
ΕΘΝΙΚΟ ΚΕΝΤΡΟ ΚΟΙΝΩΝΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
NATIONAL CENTER FOR SOCIAL RESEARCH

B-́Γ/́2013
140-141

B-́C/́2013
140-141

Β -́Γ /́2013

140-141

Η Επιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών 
στο διαδίκτυο
www.grsr.gr

GR ISSN 0013-9696

ΕΙΔΙΚΟ ΤΕΥΧΟΣ
ΜΕΤΑΝΑΣΤΕΥΣΗ, ΦΥΛΟ ΚΑΙ 
ΕΠΙΣΦΑΛΕΙΕΣ ΣΕ ΣΥΝΘΗΚΕΣ ΚΡΙΣΗΣ
Επιμέλεια: Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

SPECIAL ISSUE
MIGRATION, GENDER AND  
PRECARIOUS SUBJECTIVITIES  
IN THE ERA OF CRISIS
Editors: Athina Athanasiou, Giorgos Tsimouris

■■ Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής	

■■ Γεράσιμος Κακολύρης	

■■ Eftihia Voutira	

■■ Ντίνα Βαΐου	

■■ Αλεξάνδρα Ζαββού	

■■ Nelli Kambouri	

■■ Irene Peano	

■■ Φωτεινή Τσιμπιρίδου	

■■ Γεράσιμος Μακρής	

■■ Elena Tzelepis 	

■■ Anna M. Agathangelou	
 
■■ Julia Edthofer, Assimina Gouma	

■■ Aliki Angelidou	
 
■■ Eirini Avramopoulou 	

■■ Ioanna Laliotou	

■■ Penelope Papailias	



Επιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών
The Greek Review of Social Research

έκδoση

του ΕΘΝΙΚOΥ ΚΕΝΤΡOΥ ΚOΙΝΩΝΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

Kρατίνου 9 & Αθηνάς, 105 52 Αθήνα

συντακτική επιτροπή

Ρ. ΚΑΥΤΑΝΤΖΟΓΛΟΥ, Μ. Κακεπακη, Α. Μουρικη, Τ. Καφετζησ, Γ. Κουζησ

επιστημονική επιτροπή

ΑΡΤΙΝOΠOΥΛOΥ Β. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΒΕΡΝΑΡΔΑΚΗΣ Ν.

(Πανεπιστήμιο Πατρών), ΔΑΜΙΑΝOΣ Δ. (Πανεπιστήμιο Πατρών), ΔΙΑΜΑΝΤOΥΡOΣ Ν.

(Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΔOΞΙΑΔΗΣ Κ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΘΩΜΑΔΑΚΗΣ Σ. (Πανεπιστήμιο 

Αθηνών), ΚΑΡΑΝΤΙΝOΣ Δ. (ΕΚΚΕ), ΚΑΣΙΜΑΤΗ Κ. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΚΑΣΙΜΗΣ Χ.

(Γεωπονικό Πανεπιστήμιο), ΚΑΣΣΩΤΑΚΗΣ Μ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΚOΝΤOΓΙΩΡΓΗΣ Γ.

(Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΚOΡΩΝΑΙOΥ Α. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΚOΤΖΑΜΑΝΗΣ Β. 

(Πανεπιστήμιο Θεσσαλίας), ΛΙΠOΒΑΤΣ Θ. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΛΥΡΙΝΤΖΗΣ Χ. 

(Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΜΕΤΑΞΑΣ Ι. Α. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΜΠΕΖΕΒΕΓΚΗΣ Η. 

(Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΜOΥΖΕΛΗΣ Ν. (London School of Economics),

ΜOΥΣOΥΡOΥ Λ. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΝΑΥΡΙΔΗΣ Κλ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΝΙΚOΛΑΪΔOΥ Σ.

(Πανεπιστήμιο Θεσσαλίας), ΠΑΝΑΓΙΩΤΑΤOΥ Ε. (Εθνικό Μετσόβιο Πολυτεχνείο),

ΠΑΝΑΓΙΩΤOΠOΥΛOΥ Ρ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΠΑΝΤΕΛΙΔOΥ-ΜΑΛOΥΤΑ Μ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), 

ΠΑΠΑΛΕΞOΠOΥΛOΣ Δ. (Εθνικό Μετσόβιο Πολυτεχνείο), ΠΑΠΑΤΑΞΙΑΡΧΗΣ Ε. (Πανεπιστήμιο Αιγαίου), 

ΠΑΣΧOΣ Γ. (Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης), ΠΕΤΜΕΖΙΔOΥ Μ. (Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο 

Θράκης), ΠΕΤΡΑΛΙΑΣ Ν. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΠOΛΛΙΣ Α.

(New School for Social Research), ΡOΜΠOΛΗΣ Σ. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΣΑΚΕΛΛΗΣ Ι.

(Συνήγορος του Πολίτη, Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΣΙΣΣOΥΡΑΣ Α. (Πανεπιστήμιο Πατρών), ΣOΥΡΛΑΣ Π. 

(Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΤΣΑΚΛOΓΛOΥ Π. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΤΣΑΛΙΚOΓΛOΥ Φ. 

(Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΤΣOΥΚΑΛΑΣ Κ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΥΦΑΝΤOΠOΥΛOΣ Ι. Ν. 

(ΕΚΚΕ, Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΦΑΡΣΕΔΑΚΗΣ Ι. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΦΡΑΓΚOΥΔΑΚΗ Α. 

(Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΧΑΡΑΛΑΜΠΗΣ Δ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών)

Γραμματεία Σύνταξης: Κ. ΣΑΒΒΑ

e-mail: grsr@ekke.gr

ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΚOΙΝΩΝΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

Περιοδική έκδοση του ΕΚΚΕ - ΣΥΝΔΡOΜΕΣ

Συνδρομή
Eτήσια (τρία τεύχη)
Ελλάδα	 30 €
Χώρες ΕΕ	 35 €
Λοιπές χώρες	 40 €

Για ένα τεύχος
Ελλάδα	 12 €
Χώρες ΕΕ	 15 €
Λοιπές χώρες	 15 €

Στις παραπάνω τιμές συμπεριλαμβάνεται ΦΠΑ.

Πληροφορίες για τις συνδρομές:

ΕΚΚΕ, Τμήμα Εκδόσεων – Κεντρική Διάθεση Εκδόσεων,
Κρατίνου 9 & Αθηνάς, Αθήνα 105 52
Τηλ.: 210 74 91 705
e-mail: ekdosis@ekke.gr
http://www.grsr.gr

THE GREEK REVIEW OF SOCIAL RESEARCH

Subscriptions:
National Centre for Social Research
9, Kratinou & Athinas, 105 52 Athens, Greece
Tel.: +3210 74 91 705
e-mail: ekdosis@ekke.gr
http://www.grsr.gr

	 Σχεδίαση και παραγωγή:

	 ΣΥΝΘΕΣΗ
	 Ζ. Πηγής 55-57, 106 81 Αθήνα, Τηλ.: 210 38 39 711, 210 38 13 838, 

	 Fax: 210 38 39 713, e-mail: synthesi@ath.forthnet.gr

	 www.synthesi-print.gr



επιθεωρηση κοινωνικων ερευνων

the greek review of social research

140-141 B’ – Γ’ 2013

ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ

Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής	 3
Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων:	 
Σώματα, τόποι, απεδαφοποιήσεις
Γεράσιμος Κακολύρης	 39
Η ηθική της φιλοξενίας: Ο Ζακ Ντεριντά για την απροϋπόθετη
και την υπό όρους φιλοξενία
Eftihia Voutira	 57
Realising «Fortress Europe»: «Managing» migrants and refugees 
at the borders of Greece
Ντίνα Βαΐου	 71
Δια-εθνικές καθημερινότητες στην πόλη: Επανεξετάζοντας 
έμφυλες σχέσεις και πρακτικές φροντίδας στις γειτονιές 
της Αθήνας
Αλεξάνδρα Ζαββού	 87
Ζωές εν κινδύνω: Σκέψεις πάνω στο βιοπολιτικό διακύβευμα
μιας απεργίας πείνας μεταναστών

ΕΙΔΙΚΟ ΤΕΥΧΟΣ: ΜΕΤΑΝΑΣΤΕΥΣΗ, ΦΥΛΟ ΚΑΙ 
ΕΠΙΣΦΑΛΕΙΕΣ ΣΕ ΣΥΝΘΗΚΕΣ ΚΡΙΣΗΣ

SPECIAL ISSUE: MIGRATION, GENDER AND PRECARIOUS 
SUBJECTIVITIES IN THE ERA OF CRISIS

Επιμέλεια: Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

Editors: Athina Athanasiou, Giorgos Tsimouris



2	 ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ

Nelli Kambouri	 105
Μigration, precarity and the gender violence of domesticity and care	
Irene Peano	 119
Escaping the exception: Migrant sex workers between subjectification 
and excess	
Φωτεινή Τσιμπιρίδου	 133
Προς μια δημιουργική κριτική του «ανθρώπινου»: Εμπειρίες 
επισφάλειας,  αντίστασης και υπονόμευσης από μια τραβεστί 
Κούρδισσα φεμινίστρια καλλιτέχνιδα της πόλης	
Γεράσιμος Μακρής	 153
Πνευματοληψία και μαγεία στο σύγχρονο Σουδάν	
Elena Tzelepis 	 169
Dis-placing the world: Nomadic politics in Mona Hatoum’s 
living cartographies of passages	
Anna M. Agathangelou	 185
Outbreaks of cholera, capitalism and humanitarianism: Power grabs and  
the unmaking of corporeality in Haiti and the Dominican Republic 	
Julia Edthofer, Assimina Gouma	 203
No woman is illegal: Re-introducing antiracism in feminism	
Aliki Angelidou	 217
Coping with precarity: Νeoliberal global politics and female 
migration from Bulgaria to Greece (taking the lead from the case 
of Konstantina Kuneva) 	
Eirini Avramopoulou 	 233
Signing dissent in the name of “woman”: Reflections on female 
activist coalitions in Istanbul, Turkey
Ioanna Laliotou	 247
Greek crisis foreseen: The future in migrancy	
Penelope Papailias	 261
The screen of the migrant body: Technologies of abjection and
the “so-called” rape of Amarinthos

ΑΒSTRACTS – ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ	 275

To ανά χείρας ειδικό τεύχος εγκρίθηκε από την απερχόμενη Συντακτική Επι-
τροπή της Επιθεώρησης Κοινωνικών Ερευνών.



Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 3-37

Αθηνά Αθανασίου*, Γιώργος Τσιμουρής**

Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική  
των συνόρων:

Σώματα, τόποι, απεδαφοποιήσεις 

Περίληψη

Στο πλαίσιο της τρέχουσας κρίσης, η επισφάλεια αναδεικνύεται σε αρχή 
συγκρότησης κάποιων υποκειμένων ως «ξένων σωμάτων». Οι νόρμες της 
μεταναστευτικής και της έμφυλης ιδιότητας, σε αδιάρρηκτη σχέση με την 
οικονομική και ταξική θέση, επιστρατεύονται ως τεχνικές χάραξης ορίων 
και συνόρων και, ταυτόχρονα, ως τεχνικές βιοπολιτικής ρύθμισής τους. Συ-
γκεκριμένα, εθνικά/φυλετικά και έμφυλα υποκείμενα, μέσω της υπαγωγής 
τους σε ουσιοκρατικές τυπολογίες πλεοναζόντων σωμάτων, μετατρέπονται 
σε αποκηρυγμένες εξαιρέσεις της τάξης του πολιτικού: ιδεώδεις «άλλοι», 
ιδεώδη θύματα. Στο πλαίσιο αυτό, το λογοθετικό καθεστώς της εθνικής, ιδι-
οκτησιακής, λευκής και ετεροκανονικής αρρενωπότητας εμπεδώνεται ως η 
κατεξοχήν πολιτισμική νόρμα που ρυθμίζει το περιεχόμενο του ανθρώπινου 
και του πολιτικού. Η έμφυλη και η εθνική/εθνοτική θέση –στην επιτελεστική 
τους σύμπραξη– διαδραματίζουν κρίσιμο ρόλο στους τρόπους με τους οποί-
ους οι μηχανισμοί εκτόπισης και εντόπισης των ανοίκειων «άλλων» παρά-
γουν και οριοθετούν την πολιτική κοινότητα. Πώς η συνάρθρωση έμφυλης 
και μεταναστευτικής θέσης παράγει διαφορετικές επιτελέσεις και ενσαρκώ-
σεις του διεθνοτοπικού [glocal]; Πώς οι εθνικισμοί απο-εδαφοποιούνται και 
ανα-εδαφοποιούνται μέσω εννοιολογήσεων και πρακτικών του φύλου, της 
σεξουαλικότητας και της μετανάστευσης; Αν η εξουσία συναρτάται με την 
αντίσταση, πώς τα πολιτισμικά αδιανόητα υποκείμενα, που εκ-τοπίζονται 

* Αναπληρώτρια Καθηγήτρια στο Τμήμα Κοινωνικής Ανθρωπολογίας του Παντεί-
ου Πανεπιστημίου. 

** Αναπληρωτής Καθηγητής στο Τμήμα Κοινωνικής Ανθρωπολογίας του Παντεί-
ου Πανεπιστημίου.



4	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

και εν-τοπίζονται ως περιττά και ξένα, επιστρέφουν στο πεδίο των πολιτι-
κών εξελίξεων διαταράσσοντας την κανονιστική βία που τα έχει εκτοπίσει;  

Λέξεις κλειδιά: επισφάλεια, διεθνοτοπικό, σύνορο, βιοπολιτική, κυ-
βερνολογική

1. Η βία της επισφάλειας: Καθεστώτα κρίσης, 
πρακτικές κριτικής 

Στις τωρινές συνθήκες οξύτατης πολιτικο-οικονομικής κρίσης και 
νεοαποικιακής αναδιάρθρωσης του παγκόσμιου καπιταλισμού, η 
λογική των ορίων, των συνόρων, των τειχών, των περιχαρακώσεων 
και των περιφράξεων επανέρχεται στο προσκήνιο ηγεμονικών λό-
γων και στρατηγικών, πολιτικών αντιπαραθέσεων, αλλά και αναζη-
τήσεων στο πλαίσιο των κοινωνικών επιστημών. Καθώς αναδύονται 
ολοένα και περισσότερες και εντατικότερες μορφές οικονομικής 
βίας, κοινωνικής ευπάθειας και οδύνης, αρθρώνονται κοινωνικές 
διεκδικήσεις και συλλογικές κριτικές πρακτικές που επιχειρούν την 
ηθική και πολιτική ανάκτηση του δημόσιου χώρου από τον αυταρχι-
κό δογματισμό της εταιρικής διακυβέρνησης. 

Στα ποικίλα διακριτά αλλά αλληλένδετα επίπεδα της διαχείρισης 
του δημόσιου χώρου, της μισθωτής και άμισθης εργασίας, της ιθαγέ-
νειας, της ιδιότητας του πολίτη, της εθνικής ασφάλειας, των διεθνών 
ανθρωπιστικών κρίσεων και καταστάσεων «έκτακτης ανάγκης», η 
επισφάλεια αναδύεται πλέον ως καθοριστική αρχή συγκρότησης 
υποκειμένων ως «ξένων σωμάτων». Στο πλαίσιο ενός εθνο-νεοφι-
λελεύθερου κοινωνικού δαρβινισμού που παραλύει τη δημοκρατία, 
επιστρατεύει τη στρατηγική του φόβου, καταστρέφει ολοκληρωτι-
κά το κράτος πρόνοιας και επιχειρεί να υποδουλώσει την εργασία, 
ευρέα στρώματα της κοινωνίας εκ-τοπίζονται και εν-τοπίζονται 
ως «ξένα σώματα», εγκλείονται και αποκλείονται, ακινητοποιού-
νται και μετακινούνται, ορίζονται και εξορίζονται, ταξινομούνται 
και παραλείπονται. Οι νόρμες της μεταναστευτικής και της έμφυ-
λης ιδιότητας, σε αδιάρρηκτη σχέση με την οικονομική, ταξική και 
γεωπολιτική θέση, επιστρατεύονται ως τεχνικές χάραξης ορίων και 
συνόρων, και ταυτόχρονα ως τεχνικές ελέγχου, αστυνόμευσης και 
βιοπολιτικής ρύθμισής τους. 

Τόσο το φύλο όσο και η μετανάστευση έχουν ιστορικά οριστεί 
ως αιτίες της οικονομικής επισφάλειας. Σε ποικίλους ρατσιστικούς 



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 5

λόγους και πρακτικές, τόσο οι «γυναίκες» όσο και οι «μετανάστες» 
–μέσω της υπαγωγής τους σε μια ουσιοκρατική και ομογενοποιητική 
τυπολογία– αναπαρίστανται ως πλεονάζοντα σώματα της εθνικής 
και διεθνικής νεοφιλελεύθερης τάξης πραγμάτων. Μετατρέπονται, 
έτσι, στο αποκηρυγμένο περιθώριο της τάξης του πολιτικού: ιδε-
ώδεις «άλλοι», ιδεώδη θύματα. Με την έννοια αυτή, η επισφάλεια 
αναφέρεται σε μια κοινωνική συνθήκη παραγωγής υποκειμένων ως 
ξένων, ενδεών, περιττών, ασύμβατων και αβίωτων, με γνώμονα έμ-
φυλες, σεξουαλικές, φυλετικές, ταξικές, εθνικές και εθνοτικές νόρ-
μες που ορίζουν ποιες μορφές ζωής λογίζονται ως κοινωνικά βιώσι-
μες και αξιοβίωτες. 

Έτσι, η συνθήκη της επισφάλειας αναφέρεται στην κανονικο-
ποιητική βία μέσω της οποίας ιεραρχείται το ευάλωτο της ανθρώ-
πινης ζωής και, μέσω αυτής της ιεραρχίας, περι-ορίζεται αυτό που 
είναι πολιτισμικά διανοητό ως βιώσιμο υποκείμενο και αξιοβίωτος 
βίος. Συγκεκριμένα καθεστώτα λόγου και εξουσίας, όπως αυτά που 
εμπλέκονται στις οντολογίες του έμφυλου ετεροκανονικού διπολι-
σμού και της εθνικής συνάφειας, καθιστούν τη ζωή αντικείμενο συ-
στηματικής πολιτικής χειραγώγησης και οριοθετούν τις επικράτειες 
του ανθρώπινου και του πολιτικού. Στο πλαίσιο αυτό, το κανονι-
στικό ιδεώδες της εθνικής, αστικής, λευκής και ετεροκανονικής αρ-
ρενωπότητας εμπεδώνεται ως η κατεξοχήν πολιτισμική νόρμα που 
ρυθμίζει το περιεχόμενο του ανθρώπινου και του πολιτικού. 

Οι εκτοπίσεις και οι εντοπίσεις μέσω των οποίων εμπεδώνεται σή-
μερα η οριοθέτηση του πολιτικού και του ανθρώπινου συνδέονται 
με ποικίλες επιτελέσεις του ορίου και του συνόρου: κυριολεκτικές 
και μεταφορικές, εμπράγματες και φαντασιακές, συγκεντρωμένες 
και διάχυτες, ρητές και άρρητες, εδαφικές και απο-εδαφοποιημένες. 
Αυτές οι εκτοπίσεις και οι εντοπίσεις παράγουν με τη σειρά τους ένα 
ευρύ φάσμα διαφορετικών και ενδιάμεσων εκδοχών οριοθέτησης: 
εθνικά σύνορα, όρια ταυτοτήτων, περιφράξεις και ανακτήσεις δη-
μόσιων χώρων, συμβολικές περιχαρακώσεις, επισφαλείς διαβάσεις, 
επικίνδυνες διαπερατότητες, αμφιλεγόμενες εδαφικότητες, απεδα-
φοποιημένες δικτυώσεις, όρια διαβίωσης και αβίωτες οριακότητες. 

Η σημερινή συνθήκη διεθνικότητας φέρνει στο προσκήνιο το συ-
στατικό δεσμό μεταξύ εντοπισμού/εν-τοπιοποίησης και εκ-τόπισης. 
Καθώς η διεθνικότητα αναδύεται ως πεδίο παραγωγής και δια-
κύβευσης του «νέου βιοπολιτικού σώματος της ανθρωπότητας» 
(Agamben, 2005: 29), τα σύνορα ανάμεσα στη φουκωική έννοια της 



6	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

κυριαρχίας, ως μορφής διακυβέρνησης που προσβλέπει στον έλεγ-
χο εν-τοπίσιμων σωμάτων, και σ’ αυτήν της βιοεξουσίας, ως διάχυ-
της, διευρυμένης, αποκεντρωμένης και αποεδαφοποιημένης μορφής 
εξουσίας, γίνονται ολοένα και περισσότερο ρευστά και διαπερα-
τά (Foucault, 2002 [1997]· Rabinow και Rose, 2003), καθώς ποικίλες 
μορφές κυβερνολογικής αναδύονται και εμπεδώνονται τόσο εμπε-
ρικλείοντας όσο και αποκλείοντας. Αναδύεται έτσι ένα σύστημα 
διεθνικής νεοφιλελεύθερης κυβερνητικότητας (Ferguson και Gupta, 
2005), το οποίο περιλαμβάνει διεθνικά δίκτυα γνώσης-εξουσίας, 
υπερεθνικούς φορείς, διακρατικές συνθήκες, τοπικές οργανώσεις 
βάσης, οργανισμούς ανθρωπιστικής αρωγής και διαχείρισης, κα-
θώς και την κυβερνητικότητα των μη-κυβερνητικών οργανισμών 
και οργανώσεων (βλ. και Ong και Collier, 2005). Στο πλαίσιο αυτής 
της «γεωπολιτικής της κινητικότητας» (Hyndman, 2000), μετακίνη-
ση και περιορισμός αποτελούν αλληλένδετες τροπικότητες εξουσί-
ας και κοινωνικής εμπειρίας. Καθώς η μονοπολιτισμικότητα και η 
πολυπολιτισμικότητα περιπλέκουν και ανταλλάσσουν τις τεχνικές 
τους, παράγονται διάφορες εκδοχές αυτού που η Anne-Marie Fortier 
(2008) αποκαλεί «πολυπολιτισμικό εθνικισμό». Η συγκρότηση μιας 
Ευρώπης «χωρίς (εσωτερικά) σύνορα» συνυφαίνεται με την οικοδό-
μηση μιας «Ευρώπης-φρουρίου» μέσω της χάραξης και στερέωσης 
εθνικών συνόρων στα όρια της ζώνης του Σένγκεν. Η απεριόριστη 
κινητικότητα του κεφαλαίου και των καπιταλιστικών και κοσμοπο-
λίτικων υποκειμένων της «νέας Ευρώπης» εξασφαλίζεται μέσω της 
εμπορευματοποιημένης κυκλοφορίας και ακινητοποίησης των μη-
Ευρωπαίων, μετακινούμενων «άλλων»: μεταναστών χωρίς χαρτιά, 
αιτούντων άσυλο, παράνομων ξένων και μη-πολιτών. Η ευέλικτη 
ευρωπαϊκή πολιτειότητα της «ελεύθερης αγοράς» καθίσταται δυ-
νατή μέσω της αντικειμενοποίησης αυτών των μετακινούμενων και 
ακινητοποιούμενων «άλλων» που μετατρέπονται σε παρίες και «ύλη 
εκτός τόπου» (βλ. και Malkki, 1992). 

Αυτές οι μετατοπίσεις, που δεν εμπίπτουν σε εύχρηστους δυι-
σμούς μεταξύ εντοπισμού και εκτοπισμού και που υποδηλώνουν πο-
λύπλοκες εκφορές του κοσμοπολιτικού (Cheah και Robbins, 1998), θέ-
τουν σε δοκιμασία και κίνηση κανονιστικές εννοιολογήσεις της ταυ-
τότητας, του πολιτισμού, της ιδιότητας του πολίτη, του ανήκειν, της 
υποκειμενικότητας: Πώς συγκροτούμαστε ως διεθνικά υποκείμενα, 
«ξένοι», «φιλοξενούμενοι», «δικοί», «γηγενείς», «νομάδες», «εγκα-
τεστημένοι» ή «ξεριζωμένοι», μέσω της εν-τοπιότητας και μέσω της 



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 7

μετα-κίνησης; Πώς κατοικούμε αυτόν τον κόσμο και πώς επιτελούμε 
το ανήκειν και το μη-ανήκειν; Και τι είναι αυτό που μας συγκροτεί 
και μας κάνει αυτό που είμαστε και επιθυμούμε καθώς επιτελούμε 
αυτές τις δυνατότητες και αδυνατότητες του ανήκειν; Πώς σκεφτό-
μαστε, αισθανόμαστε και δρούμε πολιτικά μέσα σ’ αυτά τα συμφρα-
ζόμενα επιτελεστικής διασταύρωσης φύλου και εθνότητας; Ποιους 
τόπους χαρτογραφούν, επινοούν και επιτελούν οι πολιτικές μας επι-
θυμίες; Πώς στις διαφορετικές συνθήκες βιοπολιτικής των συνόρων 
ορίζονται και περι-ορίζονται τα δικαιώματα («δικά μας» και των 
«άλλων») αλλά και το δικαίωμα να έχουμε/έχουν δικαιώματα;

Το ειδικό αυτό τεύχος διερευνά τους τρόπους με τους οποίους οι 
εγκλεισμοί, οι αποκλεισμοί, οι διαβάσεις και οι δικτυώσεις, που αφο-
ρούν τη μετανάστευση, την προσφυγιά, το άσυλο, το φύλο και τη 
σεξουαλικότητα, παράγουν σύνορα, όρια και τόπους στα σύγχρονα 
τοπικά, υπερ-τοπικά, εθνικά και διεθνικά συμφραζόμενα. Εξετάζει 
πώς οι αλληλένδετες επιτελέσεις του φύλου, της σεξουαλικότητας, 
της κοινωνικής τάξης και της εθνικής και εθνοτικής ταυτότητας 
εμπλέκονται σε αυτή τη διαδικασία παραγωγής της υφής του τόπου, 
του ορίου και του συνόρου, ιδιαίτερα σε μια ιστορική συνθήκη όπου 
οι καθιερωμένες περιχαρακώσεις και οριοθετήσεις περιπλέκονται με 
πιο διάχυτες μορφές χάραξης και επιτήρησης συνόρων, ύψωσης τει-
χών και αστυνόμευσης των διαβάσεων. 

Το φύλο και η μετανάστευση χαράσσουν όχι μόνο εδαφικά σύνο-
ρα και εδαφικές περιοχές με αποκλειστική κυριαρχία, όχι μόνο διε-
θνικά δίκτυα μετακίνησης και μετατόπισης, αλλά και, ταυτόχρονα, 
γεωμετρίες ισχύος που αφορούν τη συγκρότηση έμφυλων υποκειμέ-
νων. Το ερώτημα, λοιπόν, είναι πώς επιτελούνται οι υποκειμενικότη-
τες στο όριο –ως ταυτόχρονα οριακές και διασυνοριακές– και πώς 
προκύπτουν μέσα από πολλαπλές διαδρομές, διαφυγές, καταφυγές 
και ανοίκειες ενοικήσεις. Όπως καταδεικνύουν τα κείμενα που συν-
θέτουν αυτή την έκδοση, οι διαδικασίες εν-τόπισης και εκ-τοπισμού 
μέσω των οποίων οι χώροι μετατρέπονται σε τόπους και τα υποκεί-
μενα συγκροτούνται και χωροθετούνται «εντός» ή «εκτός τόπου», 
περιλαμβάνουν ποικίλους δεσμούς, δεσμά και δεσμεύσεις, σχέσεις 
εξουσίας, αισθήσεις και αισθήματα, ενσώματες επιτελέσεις, καθημε-
ρινές πρακτικές, μνημονικά ίχνη, ταυτίσεις και απο-ταυτίσεις, επι-
θυμίες του συνανήκειν και πολλαπλές χωρικότητες. Έτσι, μας εν-
διαφέρει να επεξεργαστούμε ένα ευρύ φάσμα δεσμών οικειότητας 
και αποξένωσης, όπως αυτοί επιτελούνται στις τρέχουσες συνθήκες 



8	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

νεοφιλελευθερισμού: από τις πιο κλειστές και αποκλειστικές εννοιο-
λογήσεις του ανήκειν, όπου τοπικές ταυτότητες σφυρηλατούνται ως 
συνεχείς και συνεκτικές και μέσω παραδόσεων αυθεντικότητας και 
αξιώσεων αποκλειστικότητας έως τις επιβεβλημένες προσφυγικές 
εκτοπίσεις ή τις νομαδικές δικτυώσεις του σύγχρονου κοσμοπολιτι-
σμού και τις διεθνικές ομαδοποιήσεις που διασχίζουν τα εδαφικά 
σύνορα και αναζητούν εναλλακτικούς πόρους ή διόδους θαλπωρής 
και οικείωσης. 

Η έμφυλη και η εθνική/εθνοτική θέση –στην επιτελεστική τους 
σύμπραξη και όχι σε μια σχέση ιεραρχικής διαβάθμισης– διαδραμα-
τίζουν κρίσιμο ρόλο στους τρόπους με τους οποίους οι μηχανισμοί 
εκτόπισης και εντόπισης των ανοίκειων «άλλων» παράγουν και ορι-
οθετούν την πολιτική κοινότητα. Πώς όμως ορίζεται και πώς οριοθε-
τείται το κοινό της κοινότητας; Μέσω ποιων εννοιολογικών παραδο-
χών, μεταφορών και πολιτικών διακρίσεων του ανήκειν και της οικει-
ότητας εμπεδώνονται τα όρια του έθνους; Πώς αναδιατυπώνονται οι 
συνάψεις τοπικού-εθνικού-διεθνικού με γνώμονα έμφυλες και μετα-
ναστευτικές επιτελέσεις; Πώς η συνάρθρωση φύλου και μετανάστευ-
σης παράγει νέες εκφορές, ενσαρκώσεις και μετουσιώσεις του διεθνο-
τοπικού [glocal]; Πώς οι εθνικισμοί απεδαφοποιούνται και ανα-εδα-
φοποιούνται μέσω εννοιολογήσεων και πρακτικών του φύλου, της 
σεξουαλικότητας, της μετανάστευσης, της κοσμοπολιτικής και της 
νομαδικότητας; Και τέλος, αν η εξουσία συναρτάται με την αντίστα-
ση, πώς τα πολιτισμικά αδιανόητα υποκείμενα, που εκτοπίζονται και 
εντοπίζονται ως περιττά και ξένα, επιστρέφουν δυναμικά στο κέντρο 
των πολιτικών εξελίξεων διαταράσσοντας και αναδιατάσσοντας την 
κανονιστική βία που αρνείται και εξαλείφει την ύπαρξή τους; 

Αυτά είναι κάποια από τα ερωτήματα που θέτει σε συζήτηση η 
ανά χείρας έκδοση, επιχειρώντας μια δημιουργική ισορροπία ανάμε-
σα στην εμπειρική μελέτη και τη θεωρητική επεξεργασία. Πρόκειται 
για ερωτήματα που αναδύονται υπό το φως μιας πυκνής συγκυρίας. 
Η αραβική επανάσταση, οι εξεγερμένες συλλογικότητες στις ευρω-
παϊκές και στις αμερικανικές πόλεις, οι πλατείες της βόρειας ακτής 
της Μεσογείου και οι πλατείες της νότιας ακτής της Μεσογείου, φέρ-
νουν στο προσκήνιο πεδία ή τόπους αγωνιστικότητας, όπου συνδέο-
νται η (εθνική, διεθνική, τοπική ή διατοπική) εδαφικότητα (νοούμενη 
όχι απαραίτητα ως περιχαρακωμένος χώρος) με την απεδαφοποιη-
μένη επιτελεστικότητα της ταυτότητας ως έκκεντρης ή πολυεστιακής 
γειτνίασης, συμμαχίας, δικτύωσης, συσχέτισης, οικείωσης και αν-



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 9

οικείωσης. Αυτοί οι τόποι αγωνιστικότητας παρέχουν το πεδίο για την 
ανάδυση και επεξεργασία στρατηγικών συλλογικότητας, συμμαχίας 
και αναχαίτισης, μέσω των οποίων μπορεί να επανεπινοηθεί το νόη-
μα του κοινωνικού. Έτσι, αυτό που τίθεται στο επίκεντρο της ανά-
λυσης είναι οι δεσμεύσεις και αποδεσμεύσεις που επιτελούν τη σχέ-
ση μεταξύ του τόπου (ως επιτελεστικής δυνατότητας για εν-τοπισμό 
και εκ-τοπισμό) και της συγκρότησης συλλογικών υποκειμένων που 
εμπλέκονται σε πολλαπλές διαδικασίες ταύτισης, απόστασης, δεσμών 
αλληλεγγύης και πρακτικών δημοκρατικής ανάκτησης του πολιτικού. 

2. Ο ολοκληρωτισμός των αγορών και  
η ένταση των μεταναστευτικών μετακινήσεων  

και των μεθοριακών ελέγχων

Η έμφαση στα οικονομικά και παγκόσμια χαρακτηριστικά της κρί-
σης του 2008 και η, ως επί το πλείστον, αναπαράστασή της σε πίνα-
κες και αριθμούς, δηλαδή η ποσοτικοποίηση και αντικειμενοποίησή 
της, είχε ως αποτέλεσμα την υποτίμηση των πολλαπλών πολιτικών 
πτυχών της, είτε αυτές αφορούν τις αιτίες της, είτε τις αναπαραστά-
σεις της, είτε τα επακόλουθά της. Όχι μόνο στο χώρο της εφαρμο-
σμένης πολιτικής και των ΜΜΕ αλλά και στον ακαδημαϊκό χώρο 
των κοινωνικών επιστημών, οι οικονομολόγοι κυριάρχησαν ως οι ει-
δικοί και οι κατ’ εξοχήν αρμόδιοι για την κατανόηση, την ερμηνεία 
και ενδεχόμενα τη θεραπεία των δεινών της κρίσης, και επανήλθαν 
στο προσκήνιο με αυξημένη δύναμη και τεχνογνωσία.

Ως ειδικοί και εμπειρογνώμονες, εκτόπισαν σημαντικά την κριτι-
κή κοινωνική επιστήμη από το πεδίο του δημόσιου διαλόγου εντός 
και εκτός της ακαδημίας και μαζί μ’ αυτό και τη δυνατότητα κρι-
τικής συνειδητοποίησης της κρίσης στις ποικίλες πτυχές της κοινω-
νικής ζωής (Hart και Ortiz, 2008). Σ’ όλα αυτά τα πεδία αναπαρά-
στασης, γνώσης και εξουσίας οι θετικιστές επιστήμονες, συχνά στην 
υπηρεσία της τρέχουσας ηγεμονίας και πολιτικής συγκυρίας, προσέ-
φεραν τις υπηρεσίες τους σε βάρος των πολιτικών διαστάσεων της 
κρίσης και της κριτικής κατανόησής της.

Αναμφισβήτητα, σημαντική πλευρά της κρίσης αποτελεί, σύμφω-
να με την υπενθύμιση του Keith Hart, το γεγονός ότι «η πολιτική είναι 
ακόμα εθνική αλλά η κυκλοφορία του χρήματος είναι παγκόσμια 
και χωρίς νόμους» (Hart, 2012: 1). Με παρόμοιο τρόπο η Saskia Sassen 
μιλά για τη «μερική αποεθνικοποίηση του εθνικού εδάφους και τη 



10	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

μερική παραχώρηση κάποιων στοιχείων της εθνικής κυριαρχίας σε 
άλλους θεσμούς, όπως οι υπερεθνικές οντότητες και η παγκόσμια 
κεφαλαιαγορά» (Sassen, 2003: 29).

Απ’ την άλλη πλευρά, η επίκληση του παγκόσμιου, εξωτερικού 
και αντικειμενικού χαρακτήρα της κρίσης σε συνδυασμό με τη φυ-
σικοποίησή της και τη θεώρησή της ως αναπόφευκτης και εξανα-
γκαστικής κατάστασης στον καθεστωτικό λόγο των ΜΜΕ και της 
πολιτικής, αποτέλεσε συχνά πρόσχημα στην αναδιάρθρωση του 
πολιτικού status quo σε βάρος των δημοκρατικών δικαιωμάτων και 
ελευθεριών, ιδιαίτερα των πιο επισφαλών κοινωνικών ομάδων, και 
στη διεύρυνση και νομιμοποίηση των κρατικών και υπερεθνικών 
ελέγχων. Ορισμένες από τις συνέπειες της αναδιάρθρωσης των κοι-
νωνικών σχέσεων στο όνομα της παγκόσμιας οικονομικής κρίσης 
και της «αντικειμενικής» μη ελεγχόμενης δράσης των κεφαλαια-
γορών, που εύστοχα χαρακτηρίστηκε «καπιταλισμός του καζίνου» 
(Strange, 1986), είναι η αναδιάρθρωση της σχέσης ανάμεσα στο πα-
γκόσμιο και το τοπικό, ανάμεσα στη «Δύση» και τους «Λοιπούς», 
ανάμεσα σε έθνη-κράτη, ανάμεσα σε μετανάστες και ντόπιους, ανά-
μεσα στα φύλα, ανάμεσα σε τάξεις και σε εθνότητες (Hall, 2003). Η 
αναδιάρθρωση των παραπάνω σχέσεων και, πιο ειδικά, η διαπλοκή 
της πολιτισμικής ετερότητας του φύλου και της κοινωνικής τάξης 
πολλαπλασίασε ταυτόχρονα την κοινωνική επισφάλεια με απρόβλε-
πτους τρόπους. 

Η αναπαράσταση της κρίσης διαμέσου των εθνοκρατικών κατη-
γοριών του παρελθόντος είχε ως αποτέλεσμα την υποβάθμιση, αν 
όχι την ολοκληρωτική συγκάλυψη του γεγονότος ότι οι συνέπειες 
της κρίσης ήταν πολύ διαφορετικές για διαφορετικές περιοχές του 
κόσμου, για διαφορετικά υποκείμενα, κοινωνικές κατηγορίες και 
φύλα. Σ’ ένα πλαίσιο νεοαποικιοκρατίας, η αναπαράσταση της κρί-
σης ως κρίση των εθνικών οικονομιών των χωρών του ευρωπαϊκού 
Νότου με προεξάρχουσα αυτήν της Ελλάδας, υποβαθμίζει σε μεγά-
λο βαθμό τον νεοφιλελεύθερο, παγκόσμιο και διεθνικό χαρακτήρα 
της, καθώς και το γεγονός ότι οι συνέπειές της δε βιώνονται με τον 
ίδιο τρόπο από όλα τα κοινωνικά στρώματα, τις εθνοτικές ομάδες 
και τα έμφυλα υποκείμενα. Η συνδρομή εθνικών στερεοτύπων για 
το σκοπό αυτό συγκαλύπτει το γεγονός ότι το προϋπάρχον καθε-
στώς επισφάλειας και κοινωνικών ανισοτήτων οξύνθηκε και διευ-
ρύνθηκε με γεωμετρικό τρόπο σε παγκόσμια κλίμακα επιδεινώνο-
ντας δραματικά τη ζωή πολύ περισσότερων ανθρώπων.



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 11

Για τη νομιμοποίηση και την κοινωνική αποδοχή των περαιτέ-
ρω περιορισμών και ελέγχων του δημόσιου χώρου με βάση την κα-
τάσταση του επείγοντος, η ηγεμονική εθνική τάξη πραγμάτων στα 
πρότυπα διεθνών στρατηγικών κυβερνοελέγχου, ενεργοποίησε το 
σοκ και τη συλλογική ενοχή αποφεύγοντας συστηματικά οποιαδή-
ποτε ανάλυση που θα αναδείκνυε τις πολιτικές ευθύνες του κράτους 
και των θεσμών διακυβέρνησης και τη στενή συνάρθρωσή τους με 
πολυεθνικά εταιρικά συμφέροντα και θεσμούς. Παρά τον διακηρυγ-
μένο υπερεθνικό και διεθνικό χαρακτήρα της κρίσης, η θεώρησή της 
πρωτίστως ως εθνικό ζήτημα και η συνακόλουθη προσπάθεια αντι-
μετώπισής της συνοδεύτηκε από την επίκληση της εθνικής ομοιογέ-
νειας και της πατριωτικής ομοψυχίας, ενισχύοντας έτσι περαιτέρω 
τον εθνικισμό και την ξενοφοβία.

Η αντίφαση ανάμεσα στον παγκόσμιο και οικονομικό χαρακτή-
ρα της κρίσης και την πολιτική διαχείρισής της ως εθνικής αναγκαι-
ότητας έγινε δραματικά αντιληπτή στα θέματα ελέγχου της μετα-
νάστευσης. Όχι σπάνια, τα ηγεμονικά κόμματα στο δυτικό κόσμο 
προβάλλουν τα θέματα της μετανάστευσης ως αποκλειστικά εθνικό 
ζήτημα ενοχοποιώντας τους ίδιους τους μετανάστες για την μετα-
κίνησή τους, παραβλέποντας έτσι το γεγονός ότι «η ευθύνη για τη 
μετανάστευση δεν ανήκει αποκλειστικά στον μετανάστη και τη με-
τανάστρια» (Sassen, 2003: 135· Sayad, 2004: 2).

Στην περίπτωση της Ελλάδας, παρά το γεγονός ότι αποτελεί κοινό 
τόπο ο λόγος περί «απουσίας» μεταναστευτικής πολιτικής, η «απου-
σία» αυτή, σε συνδυασμό με την προσπάθεια «εγκληματοποίησης» 
της μετανάστευσης (Καρύδης, 1996: 93), δεν παύει να είναι μια πολύ 
συγκεκριμένη, ωφελιμιστικού χαρακτήρα μεταναστευτική πολιτική 
που δεν είναι καθόλου πρωτόγνωρη στην Ευρώπη (Sayad 2004: 301). 
Ο προσανατολισμός αυτός επιτρέπει στις ηγεμονικές φιλελεύθερες 
πολιτικές να αντιμετωπίζουν τους μετανάστες και τις μετανάστρι-
ες ως εφεδρικό εργατικό δυναμικό χωρίς καθόλου δικαιώματα και 
νομική προστασία καθιστώντας τους εύκολα αποδιοπομπαίους τρά-
γους σε συνθήκες κρίσης. 

Η ενίσχυση του καθεστώτος ελέγχου στην Ευρώπη, και ιδιαίτε-
ρα στον Ευρωπαϊκό Νότο τα τελευταία χρόνια (συνοριοφύλακες, 
εξοπλισμός και ενίσχυση του λιμενικού σώματος, συμβολή της Ευ-
ρωπαϊκής Ένωσης στην περιφρούρηση των συνόρων με τη δημιουρ-
γία της FRONTEX, ανέγερση τείχους στα χερσαία σύνορα), καθώς 
και η εμπεδωμένη ξενοφοβία στους επίσημους κρατικούς θεσμούς 



12	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

και στους εκπροσώπους τους που είναι αρμόδιοι για την εφαρμογή 
των μεταναστευτικών πολιτικών, ερμηνεύουν τη σχετικοποίηση των 
ορίων ανάμεσα στη νόμιμη και την παράνομη κρατική βία. Η ενί-
σχυση της καταστολής για την πρόληψη και την αντιμετώπιση της 
μετανάστευσης αποτελεί όχι κάποιο σύμπτωμα αλλά μιαν ορισμένη 
επιλογή μεταναστευτικής πολιτικής, που ερμηνεύει τις συστηματικές 
παραβιάσεις των στοιχειωδών ανθρώπινων δικαιωμάτων των μετα-
ναστών/τριών ακριβώς από θεσμούς που διακηρύσσουν ότι η αρμο-
διότητά τους είναι να τα προστατεύουν.1 

Μια ακόμα πτυχή του ευκαιριακού και ωφελιμιστικού χαρακτή-
ρα της μεταναστευστικής πολιτικής είναι η πολιτειακή αναγνώριση 
και η παραχώρηση δικαιωμάτων κατά περίπτωση. Έτσι λοιπόν, θα 
μπορούσαμε να εντοπίσουμε μεγάλα περιθώρια εξαιρέσεων απ’ το 
γενικό κανόνα της ποινικοποίησης της μετανάστευσης, επιβεβαιώ-
νοντας την οπτική του Karl Schmitt που αντιλαμβάνεται ως κυρίαρχο 
όχι αυτόν που επιβάλλει το νόμο αλλά «αυτόν που αποφασίζει για 
την εξαίρεση» (Schmitt, 1985), κάτι που συμβαίνει στη διαχείριση θε-
μάτων που αφορούν την εργασία, παραμονή και υπηκοότητα προνο-
μιούχων μεταναστών/τριών όπως αθλητών/τριών, καλλιτεχνών κ.ο.κ. 

Από τη διεθνή ιστορία της μετανάστευσης προκύπτει ότι η επί-
κληση του εθνικού συμφέροντος στα θέματα της μετανάστευσης και 
η ενίσχυση της ξενοφοβίας συγκαλύπτει είτε ιδιωτικά συμφέροντα, 
είτε συμφέροντα ομάδων πίεσης όπως είναι τα πολιτικά κόμματα. 
Το τελευταίο ερμηνεύει την ενίσχυση των αντιμεταναστευτικών πο-
λιτικών σε περιόδους κρίσης (Higham, 1988) και αποτυπώνεται στις 
προτεραιότητες των πολιτικών κομμάτων σε προεκλογικές περιό-
δους. Εξάλλου η έννοια του εθνικού συμφέροντος δεν ήταν ποτέ 
απαλλαγμένη από την προάσπιση ιδιωτικών συμφερόντων ή από την 
προάσπιση των συμφερόντων ορισμένων ελίτ. 

Στην ελληνική περίπτωση, οι ηγεμονικοί λόγοι που καλλιεργούν 
τη σύγχυση ανάμεσα στο έθνος, το κράτος και την κοινωνία, αποτυ-
πώνονται άμεσα στη μεταναστευτική νομοθεσία και πολιτική με τη 
νομική διάκριση ανάμεσα σε ομογενείς και αλλογενείς, που, σε ελεύ-
θερη μετάφραση, αναφέρεται στην εθνικιστική διάκριση ανάμεσα σε 
αφομοιώσιμους – μη αφομοιώσιμους. Οι πρώτοι, συχνά αυθαίρετα 

1. Δες σχετικά Report «Pro Asyl», για την κατάσταση των προσφύγων στο Αιγαίο 
και τις πρακτικές του ελληνικού λιμενικού, Φρανκφούρτη: Οκτώβριος, 2007, Stiftung 
Pro Asyl.



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 13

και ανεξάρτητα από πραγματολογικά δεδομένα, αναγνωρίζονται ως 
μετέχοντες του έθνους –π.χ. παλιννοστούντες– ενώ οι δεύτεροι όχι. 

Επί πλέον, οι διακρίσεις αυτές που αντλούν από τα φαντασιακά 
αποθέματα του έθνους, εντοπίζονται κατά την εφαρμογή της μετα-
ναστευτικής πολιτικής, καθώς οι νόμοι ερμηνεύονται και εφαρμόζο-
νται από υποκείμενα των οποίων το ιδεολογικό προφίλ προδιαγράφε-
ται, περιορίζεται και ρυθμίζεται από την «εθνική τάξη πραγμάτων» 
και από αυτό που ο Sayad ονομάζει «κρατική σκέψη» (state thought) 
(ό.π. 278). Όπως σχετικές μελέτες και εμπειρικά δεδομένα αναδει-
κνύουν, ακόμα και η απόκτηση της υπηκοότητας δεν εξασφαλίζει 
πλήρη δικαιώματα, πολιτειακή προστασία, πολιτισμικά δικαιώματα 
ή τα δικαιώματα εθνοτικών κοινωνικών ομάδων (Banks, 2009). Όπως 
ο Sayad εξηγεί, αντλώντας από τη σκέψη του Bourdieu για το κράτος, 
«η κρατική σκέψη είναι μια μορφή σκέψης που διαμέσου των (δια-
νοητικών) δομών της αντανακλά τις δομές του κράτους» (στο ίδιο). 
Η άσκηση βίας στα «σώματα εκτός [εθνικού] τόπου» (και γι’ αυτό 
μιαρά, σύμφωνα με το θεωρητικό πλαίσιο της Mary Douglas, 2002) ερ-
μηνεύει, χωρίς όμως να δικαιολογεί, την εκτεταμένη άσκηση νόμιμης 
και μη-νόμιμης βίας από τα όργανα και τους θεσμούς του κράτους. 

Σύμφωνα με τον Sayad, η «κρατική σκέψη» έχει βαρύνουσα ση-
μασία στον τρόπο με βάση τον οποίο αντιλαμβανόμαστε τη μετα-
νάστευση, αφού «οι κατηγορίες με τις οποίες σκεπτόμαστε τη με-
τανάστευση [...] είναι, οριστικά και αντικειμενικά, εθνικές ή ακόμα 
εθνικιστικές κατηγορίες» (στο ίδιο). Αν δεχθούμε την άποψη αυτή, 
η εφαρμογή της μεταναστευτικής διαδικασίας υπόκειται σε ασυνεί-
δητες διακρίσεις ανάμεσα σ’ «εμάς», που έχουμε δικαίωμα να είμα-
στε εδώ και σ’ «αυτούς», που βρίσκονται εδώ καταχρηστικά. Πράγ-
ματι, εμπειρικές μαρτυρίες επιβεβαιώνουν ότι το «έθνος» διαποτίζει 
τους κρατικούς θεσμούς που είναι αρμόδιοι για την εφαρμογή των 
κανόνων δικαίου που αφορούν τους μετανάστες. Για παράδειγμα 
η Κούρτοβικ υποστηρίζει ότι τα δικαστήρια στην Ελλάδα ερμηνεύ-
ουν συσταλτικά τη νομοθεσία όταν πρόκειται για μετανάστες/τριες 
(Κούρτοβικ, 2001: 169). 

Στην ίδια κατεύθυνση, ο Pierre Bourdieu, στον προλογικό σχολι-
ασμό του στο κείμενο του Sayad, προβληματοποιώντας τη διάκρι-
ση ανάμεσα στους όρους migration (για την χώρα αποστολής) και 
immigration (για την χώρα υποδοχής) υποστηρίζει ότι «επειδή οι 
αναλυτές προσεγγίζουν τη μετανάστευση (immigration) – η λέξη μιλά 
από μόνη της – από τη σκοπιά της κοινωνίας υποδοχής, που κοιτά 



14	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

στο πρόβλημα του «μετανάστη» μόνο στο βαθμό που οι «μετανά-
στες/τριες» δημιουργούν προβλήματα, στην πραγματικότητα απο-
τυγχάνουν να αναρωτηθούν σχετικά με τη διαφορετικότητα των 
αιτίων που καθόρισαν τις αναχωρήσεις τους και προσανατόλισαν 
τις διαδρομές τους» (Sayad, ό.π. xiii).

Με παρόμοιο τρόπο και οι Wimmer and Shiller (2002) έχουν υποστη-
ρίξει ότι η ιδέα του «μεθοδολογικού εθνικισμού» έχει οδηγήσει στην 
εξομοίωση των εννοιών όπως «κοινωνία», «έθνος» «λαός» και «κρά-
τος» με επακόλουθο να καθοδηγήσουν σημαντικά ακόμα και την 
έρευνα της μετανάστευσης από τις κοινωνικές επιστήμες. Πιο συγκε-
κριμένα, οι παραπάνω συγγραφείς υποστήριξαν ότι «οι διαδικασίες 
συγκρότησης του έθνους-κράτους έχουν θεμελιωδώς πλαισιώσει τους 
τρόπους με τους οποίους η μετανάστευση έχει γίνει αντιληπτή και απο-
δεκτή» (Wimmer and Shiller, 2002:301, Τσιμουρής, 2009).

Στην κοινωνική ανθρωπολογία, η «σκοπιά του/της ιθαγενούς», 
όπως διατυπώθηκε από τον Clifford Geertz (from the native’s point of 
view), υπήρξε κεντρικό αίτημα για μεγάλο χρονικό διάστημα· ωστό-
σο, μετά από την «πολιτισμική στροφή» (cultural turn) της επιστήμης 
και υπό την επίδραση των μετααποικιακών και των φεμινιστικών 
θεωριών, μετασχηματίστηκε στις «σκοπιές και τις επιτελέσεις των 
ιθαγενών», που αποδείχτηκε εξαιρετικά σύνθετο και γόνιμο επιστη-
μολογικό αίτημα και τροφοδότησε θεωρητικούς διάλογους που εί-
ναι ακόμη σε εξέλιξη. Σε κάθε περίπτωση, η ανάδειξη των υποκειμε-
νικοτήτων και των επιτελεστικών περιορισμών των μεταναστών/τρι-
ών σε συνθήκες νεοφιλελεύθερης διακυβέρνησης προϋποθέτουν την 
απομάκρυνση από τον εθνο-κρατικό τρόπο σκέψης που πλαισίωσε 
για πολλές δεκαετίες τους τρόπους με τους οποίους η μετανάστευση 
έγινε αντιληπτή και κατανοητή. 

Επί πλέον, η διερεύνηση της μετανάστευσης προϋποθέτει τη συ-
μπερίληψη όλων εκείνων των συνθηκών που εμπλέκονται θεμελιω-
δώς στην κατανόηση των «ριζικών αιτίων» (Zetter, 1988: 6), δηλαδή 
των αιτίων αναχώρησης από τον τόπο καταγωγής, των οποίων η 
κατανόηση υπερβαίνει όχι μόνο τα εδαφικά αλλά και τα γλωσσι-
κά και συμβολικά όρια του έθνους κράτους, ενώ αποτελεί την πλέ-
ον υποτιμημένη πλευρά στη μελέτη της αναγκαστικής μετακίνησης 
(Aleinikoff, 1995: 265). 

Τέτοιες έννοιες και συνθήκες για διερεύνηση θα μπορούσαν να 
είναι η υπανάπτυξη, η φτώχεια, ο πόλεμος, ο καπιταλισμός, η πα-
γκοσμιοποίηση, η ανισότητα, η νεοαποικιοκρατία και όλες εκείνες 



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 15

οι παγκοσμιοτοπικές (glocal) καταστάσεις που διεύρυναν χωρίς προ-
ηγούμενο τον αριθμό των μεταναστών, των ανέστιων και των εκ-
πατρισμένων κατά τη διάρκεια του εικοστού αιώνα, σε συνδυασμό 
με τη διεύρυνση της δυτικής κυριαρχίας και τη φυσικοποίηση του 
έθνους-κράτους ως αυτόνομης πολιτικά οντότητας παρά τις προφα-
νείς υπερεθνικές διασυνδέσεις και εξαρτήσεις του. 

Κατά συνέπεια, για να γίνουν κατανοητές οι αιτίες της μετανάστευ-
σης αλλά και οι τρόποι ρύθμισης, διακυβέρνησης και αναπαράστασής 
της, θα πρέπει να απεγκλωβιστούν από τις επιστημολογικές και πολιτι-
κές προτεραιότητες της «εθνικής τάξης πραγμάτων» (Malkki 1995), του 
εθνικού συμφέροντος και της «εθνοκρατικής σκέψης» εν γένει. Για να 
συμβεί αυτό, όμως, θα πρέπει το ίδιο το έθνος-κράτος να ιστορικοποιη-
θεί και να γίνει αντικείμενο ανάλυσης, όχι με βάση τις επίσημες αυτοα-
ναφορικές διακηρύξεις του – τουλάχιστον όχι μόνο μ’ αυτές – αλλά με 
βάση τις μαρτυρίες εκείνων που προσπαθούν να επιβιώσουν στις παρυ-
φές του και στα περιθώριά του (Hobsbawm, 1990), όπως συμβαίνει με 
τους/τις μετανάστες/τριες. 

Η πρόσφατη κρίση, παράλληλα με τη συρρίκνωση του κοινω-
νικού κράτους, έθεσε το ιδεολογικό πλαίσιο για την ενίσχυση του 
κατασταλτικού κράτους, τον περιορισμό των πολιτικών και κοινω-
νικών δικαιωμάτων, και την ενίσχυση των οριοθετήσεων και των 
ελέγχων για τους «επικίνδυνους άλλους», εγχώριους και μη. Ιδιαί-
τερα οι «ευάλωτες ομάδες» και οι «μειονότητες», ιστορικές ή πρό-
σφατες, εντοπίστηκαν είτε ως οι υπεύθυνοι της κρίσης είτε ως οι 
αποδιοπομπαίοι τράγοι για τον εξευμενισμό της δυσαρέσκειας των 
μεσαίων, κομφορμιστικών κοινωνικών στρωμάτων, που είδαν την 
προσωρινή ευημερία τους και το αίσθημα της ασφάλειας να υπονο-
μεύεται με ασυνήθιστα γρήγορους ρυθμούς. 

Η γεωμετρία των συνεπειών της κρίσης,2 η ασυμμετρία δηλαδή 
των συνεπειών της για διαφορετικά υποκείμενα και συλλογικές οντό-
τητες, θα μπορούσε να γίνει αντιληπτή και ως προκλητική ασυμμετρία 
στην ελευθερία της μετακίνησης (Bauman, 2004). Η κρίση, ως κατά-
σταση ή ως πρόσχημα, συνέβαλε αφενός στη διεύρυνση του αναγκα-
στικού εκπατρισμού και εκτοπισμού μεγάλου αριθμού ανθρώπων σε 

2. Χρησιμοποιούμε αυτή την έκφραση κατ’ αντιστοιχία του όρου «γεωμετρία της 
παγκοσμιοποίησης» που εισήγαγε η γεωγράφος Doreen Massey για να αναδείξει τις δι-
αφορετικές συνέπειες της παγκοσμιοποίησης για διαφορετικά υποκείμενα και περιοχές 
(Massey, 1991:25-26).



16	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

περιοχές όπου η επιβίωση θα ήταν στοιχειωδώς πιο εύκολη και οι 
συνθήκες ζωής καλύτερες (Hall, 2003), αφετέρου στην αποεδαφο-
ποίηση και επανεδαφοποίηση των ελέγχων, καθώς «οι κοινωνίες του 
ελέγχου […] έρχονται να αντικαταστήσουν τις πειθαρχικές κοινωνί-
ες» (Deleuze, 1992:4). Σε διαφορετικές περιοχές του κόσμου, οι ανα-
γκαστικές αυτές μετακινήσεις συνοδεύτηκαν συχνά από την ενίσχυ-
ση και την εμπέδωση των ελέγχων όχι μόνο στα περάσματα, στους 
σταθμούς και τα λιμάνια αλλά και στην καρδιά των μεγαλουπόλεων: 
οι «συνοριοφύλακες» δεν προσφέρουν τις υπηρεσίες τους στα εδαφι-
κά σύνορα του κράτους, αλλά στο κέντρο της πόλης. Καθήκον τους 
είναι ο εντοπισμός των «εθνικά άλλων», εν δυνάμει επικίνδυνων, που 
πάντα, σύμφωνα με τις προτεραιότητες «της κοινωνίας του ελέγχου», 
απειλούν την ευημερία και την ασφάλεια των «ντόπιων».

Η εντατικοποίηση των συνοριακών ελέγχων, αποτέλεσμα των 
έντονων μεταναστευτικών πιέσεων, παράλληλα με τον ηλεκτρονικό, 
αποεδαφοποιημένο ή/και επαναεδαφοποιημένο χαρακτήρα τους, 
επανέφερε στο προσκήνιο κάποιες από παλιά δοκιμασμένες και ηθι-
κά αποδοκιμασμένες πρακτικές διαχωρισμού και εδαφικής απομό-
νωσης: τείχη, ναρκοπέδια και φράκτες στα χερσαία σύνορα, επιτή-
ρηση στα θαλάσσια σύνορα, στρατόπεδα συγκέντρωσης στο εσωτε-
ρικό των συνόρων για τους «εντός του εδάφους μας», εθνικά «εκτός 
μας». Παρά τη ρευστότητα και τη διάχυση των τεχνικών (ηλεκτρο-
νικού) ελέγχου και παρά την υπερίσχυση και τη μετατόπιση από τη 
«φόρμα» (moulding) στη «ρύθμιση» (modulation) (Walters 2006:190), 
οι παλιότερες μορφές εδαφικών αποκλεισμών, εξοστρακισμών και 
περιορισμών επανήλθαν δυναμικά στο προσκήνιο. 

Η γεωμετρία της εξουσίας, μπορεί επίσης να εντοπιστεί και στη 
σχέση των υποκειμένων με τα σύνορα. Σύμφωνα με τους Caton και 
Zacka, που αντλούν από την προσέγγιση του Petti, ενός Ιταλού αρχι-
τέκτονα που εργάζεται στο Ισραήλ, και αναφέρεται στα σύνορα ως 
«διαδραστική αρχιτεκτονική», υποστηρίζουν ότι:

ένα σύνορο δεν είναι μια γραμμή, αλλά ένα διάστημα με βάθος. Και 
αυτό το διάστημα αλλάζει μορφολογικά, ανάλογα με την ταυτότητα 
εκείνου που το διασχίζει. Μπορεί [το σύνορο] να διευρυνθεί, να απο-
καλύψει εσωτερικούς διαδρόμους, […] μπορεί να ξεγυμνώσει ένα 
πρόσωπο και να το καταστήσει σύμφωνα με τον Agamben «γυμνή 
ζωή» ή μπορεί […] να γίνει μια απλή γραμμή την οποία κανείς μπο-
ρεί να διασχίσει χωρίς να χάσει την αξιοπρέπειά του/της (2010: 209). 



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 17

Ο γεωμετρικός πολλαπλασιασμός ανθρώπων που θα πρέπει να κα-
ταστούν «γυμνές ζωές» για να περάσουν τα σύνορα, των επισφαλών 
ζωών και των εξαιρέσεων σε συνδυασμό με το διαρκή χαρακτήρα 
της εξαίρεσής τους, μας επιτρέπει να ισχυριστούμε, μετά τον Βάλτερ 
Μπένγιαμιν, ότι «η κατάσταση εξαίρεσης στην οποία ζούμε δεν είναι 
η εξαίρεση αλλά ο κανόνας» (Benjamin, 1992: 248). Για την προσέγ-
γιση της γενικευμένης κατάστασης επισφάλειας, οι δυϊκές αντιθέσεις 
και οι συνεπακόλουθοι σταθεροί ορισμοί και διαχωρισμοί, οι εθνο-γε-
ωγραφικές ουσιοκρατικές κατηγορίες και η σύλληψη των εδαφικών 
συνόρων με όρους εθνικής μυθολογίας συσκοτίζουν παρά διαφωτί-
ζουν ένα διαφιλονικούμενο πεδίο έρευνας όπως η μετανάστευση, εξ 
ορισμού παγκοσμιοποιημένο, ρευστό και υπερεθνικό. 

Για τον λόγο αυτόν, διαχωρισμοί όπως «ντόπιοι» versus «μετανά-
στες», ενώ έχουν μια κατ’ αρχήν αδιαμφισβήτητη ταξινομική αξία, 
πολύ λίγα μας λένε για τις επιτελεστικές δυνατότητες αυτών των 
ταυτοτήτων, καθώς τόσο οι πρώτες όσο και οι τελευταίες εμπλέκο-
νται από κοινού με άλλες ιδιότητες –όπως, το εισόδημα, το κοινωνι-
κό κεφάλαιο, το φύλο, τη μόρφωση– και επαναπροσδιορίζονται στο 
πλαίσιο σημαντικών εξωτερικών γεγονότων. Ενώ, για παράδειγμα, 
η αυστηρότητα των νόμων για τη μετανάστευση στον ευρωπαϊκό 
χώρο μετά την πετρελαϊκή κρίση του ’70 κατέστησε δύσκολη τη ζωή 
πολλών μεταναστών, συνοδεύτηκε από την ταυτόχρονη καθιέρωση 
εξαιρέσεων για ορισμένες κατηγορίες προνομιούχων ή εργασιακά 
εξειδικευμένων μεταναστών, χρήσιμων στην οικονομία και στις επι-
χειρήσεις, φαινόμενο που ξανασυναντάμε πρόσφατα στη Γαλλία 
(Morice, 2001) και όχι μόνο εκεί. 

Οι κανονιστικές εννοιολογήσεις του όρου «μετανάστες/τριες», 
υποδηλώνοντας ως επί το πλείστον τον οικονομικό και αναγκαστικό 
χαρακτήρα της μετακίνησης, επισκιάζουν ταυτόχρονα την οικειοθε-
λή και επιλεκτική μετακίνηση των ελίτ κατηγοριών μετακινουμένων, 
ενώ οι οικονομικής έμπνευσης διαχωρισμοί σε αναπτυγμένο και ανα-
πτυσσόμενο κόσμο, σε έθνη-κράτη της περιφέρειας και του κέντρου, 
δεν μας λένε κάτι για την όξυνση των σύνθετων και ποικίλων ταξι-
κών, έμφυλων και εθνοτικών διαιρέσεων και ιεραρχιών εντός του 
έθνους κράτους, και βέβαια αδυνατούν να συλλάβουν το εκρηκτικό 
μείγμα επισφάλειας και ανασφάλειας που συνιστά η διαπλοκή τους.

Ο μετασχηματισμός του laissez-faire του βιομηχανικού καπιταλι-
σμού σε ολοκληρωτισμό της παγκοσμιοποιημένης αγοράς του μετα-
φορντικού μοντέλου, σε συνδυασμό με την ολοκλήρωση της συγκρό-



18	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

τησης των εθνών κρατών συνέβαλε στη γεωμετρική ενδυνάμωση της 
παγκόσμιας αταξίας (Anderson, 2002) και στη γενίκευση της ανασφά-
λειας και της επισφάλειας με τρόπο που θα μπορούσε να παραλληλι-
στεί με την ενσάρκωση της προόδου της καταστροφής στη νεωτερι-
κή ιδέα της προόδου. Όχι άδικα, ο εικοστός αιώνας χαρακτηρίστηκε 
ως «αιώνας των προσφύγων» (Colson, 2003: 1, Said, 1993: 402-403). 
Οι μεγάλης κλίμακας μεταναστευτικές και προσφυγικές μετακινή-
σεις του εικοστού και εικοστού πρώτου αιώνα, στις οποίες πρέπει να 
συνυπολογίσουμε τους περιβαλλοντικούς «πρόσφυγες», έστω και αν 
νομικά δεν αναγνωρίζονται ως τέτοιοι, συνδέονται με την κυριαρχία 
της αγοράς και την εμβάθυνση της ανισότητας ανάμεσα σε περιοχές, 
έθνη κράτη και κοινωνικά στρώματα (Hill, 2003: 4). 

Παρά το γεγονός ότι η γεωγραφία της μετακίνησης γίνεται πολύ 
αισθητή σε διαφορετικές περιοχές του κόσμου και από διαφορετικές 
κοινωνικές ομάδες, γίνεται ακόμα πιο έντονη απ’ όσους/ες τοποθε-
τούνται στις παρυφές του υλικού πλούτου του παγκόσμιου κατα-
μερισμού της εργασίας. Όπως προκύπτει από διεθνείς οργανισμούς 
για τους πρόσφυγες, η μεγάλη πλειοψηφία των προσφύγων του κό-
σμου μπορεί να εντοπιστεί σε φτωχές χώρες. Ενώ οι αναγκαστικές 
αυτές μετακινήσεις, αντιμετωπίζονται ως σύγχρονα φαινόμενα και 
αναδεικνύονται κυρίως απ’ τη σκοπιά του έθνους κράτους ή της 
Ευρώπης συνολικότερα ως πρόβλημα, συγκαλύπτουν πρόσφατες 
ιστορίες αποικιοκρατίας, νεοαποικιοκρατίας και ανελέητης χρημα-
τοπιστωτικής εκμετάλλευσης. 

Κατά συνέπεια, οι εθνικιστικού ή ευρωκεντρικού χαρακτήρα ορι-
οθετήσεις, οι αναπαραστάσεις των μετακινήσεων και οι περι-ορισμοί 
της πολιτισμικής και έμφυλης ετερότητας, οι ιεραρχήσεις ανάμεσα 
σε αφομοιώσιμους/ες και μη, σε μιαρές, επικίνδυνες, επισφαλείς και 
πλεονάζουσες κατηγορίες, αποσιωπούν συστηματικά τη δομική βία 
των παγκοσμιοποιημένων, φιλελεύθερων εθνοκρατικών πολιτικών 
που καθιστούν τη ζωή σε πολλές περιοχές του κόσμου μη βιώσιμη 
και ενίοτε καθιστούν τη μετακίνηση μοναδική ελπίδα επιβίωσης. Με 
τα λόγια των Hart και Ortiz, οι οποίοι επαυξάνουν στο επιχείρημα 
του Kapferer, απαιτείται «έμφαση στο όλον» για την κατανόηση των 
κρίσεων (Hart, 2008: 1· Kapferer, 2007). 

Όσοι εκτοπίζονται, είτε γιατί δεν «ταιριάζουν» στις προδιαγρα-
φές των ηγεμονικών λόγων περί εθνικής καθαρότητας, είτε λόγω πο-
λέμου και φυσικών καταστροφών, είτε εξαιτίας της αδυναμίας επι-
βίωσης στον τόπο καταγωγής τους, εντοπίζονται στη συνέχεια στα 



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 19

εδαφικά και συμβολικά όρια, στα περιθώρια και στις αναγκαστικές 
διαβάσεις, ανέστιοι στην καρδιά των δυτικών μητροπόλεων ή σε 
στρατόπεδα συγκέντρωσης στις παρυφές των εδαφικών συνόρων, 
συχνά ως «γυμνές ζωές», ανάξιες δηλαδή να βιωθούν και ανάξιες 
της πολιτικής και πολιτειακής προστασίας. Η αναγκαστική μετακί-
νηση ενοχοποιείται, η φτώχεια στιγματίζεται και οι συνέπειες του 
ολοκληρωτισμού της αγοράς, που παρουσιάζεται ως αυτόνομη και 
ακυβέρνητη από τους πολιτικούς θεσμούς διακυβέρνησης, χρεώνε-
ται στα πιο ευάλωτα κοινωνικά στρώματα. Σ’ αυτές τις συνθήκες, 
η εγκληματοποίηση της μετανάστευσης επανέρχεται με δραματικό 
τρόπο στο προσκήνιο αν και διεθνώς δεν επιβεβαιώνεται κάποια αι-
τιακή σχέση ανάμεσα στη μετανάστευση και την εγκληματικότητα 
(Butcher and Piehl, 1998: 286· Καρύδης, 1996: 93).

Ο πολλαπλασιασμός της επισφάλειας και της «ζωής στο όριο» 
(Αθανασίου, 2007) αποτελεί συστατικό στοιχείο και όχι εξαίρεση 
του σύγχρονου νεοφιλελεύθερου κράτους. Στο πεδίο της μετανα-
στευτικής πολιτικής, τόσο η διαχρονική έμφαση στον προσωρινό χα-
ρακτήρα της μετανάστευσης σε βάρος της ιδιότητας του πολίτη όσο 
και η απροθυμία των κρατών για παροχή ασύλου κατά παράβαση 
των διεθνών συμβάσεων, ενώ διενεργούνται στο όνομα του εθνικού 
συμφέροντος, ρυθμίζονται από τις ανάγκες των νεοφιλελεύθερων 
υπερεθνικών αγορών με τις οποίες οι εθνικές πολιτικές είναι στενά 
συναρθρωμένες.

Όπως η ιστορία της μεταπολεμικής ευρωπαϊκής μεταναστευτικής 
ιστορίας καταδεικνύει, σε συνθήκες σχετικής ευημερίας και ανάγκης 
για «φτηνά εργατικά χέρια», έτοιμα να αναλάβουν χειρωνακτικές, 
επικίνδυνες και βρώμικες εργασίες,3 οι συνοριακοί έλεγχοι χαλαρώ-
νουν και οι εξαιρέσεις για προσωρινές/ούς μετανάστριες/στες ειδι-
κών κατηγοριών αυξάνονται. Αντίθετα, σε συνθήκες κρίσης, όπως 
πιστοποιείται και από την παρούσα συγκυρία, η μετανάστευση έρ-
χεται δυναμικά στο προσκήνιο ως εθνικό ή ευρωπαϊκό πρόβλημα, οι 
έλεγχοι στα μεταναστευτικά περάσματα εντείνονται, τα τείχη ορθώ-
νονται και οι «επιχειρήσεις-σκούπα» αυξάνονται. 

Σε συνθήκες ύφεσης, οι αυστηρές μεταναστευτικές πολιτικές 
συμβάλλουν στην περαιτέρω αστυνόμευση της δημόσιας ζωής και 
στην καταστολή των δημοκρατικών δικαιωμάτων, ενώ δημιουργούν 
κατάλληλο ιδεολογικό κλίμα για τη δράση αυτόκλητων ξενόφοβων 

3. Οι εργασίες που χαρακτηρίστηκαν 3D: demanding, dangerous, dirty.



20	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

οργανώσεων και ατόμων. Σ’ αυτό το κοινωνικό περιβάλλον, η επι-
σφάλεια επιδεινώνεται, καθώς εκτός από τη δομική και συμβολική 
βία του κράτους οι μετανάστριες καλούνται να αντιμετωπίσουν και 
τη βία οργανωμένων ομάδων που, στο όνομα του εθνο-θρησκευτι-
κού πατριωτισμού, δρουν, κάποιες φορές με φονικό τρόπο, σε βάρος 
των μεταναστών και μεταναστριών.

Ο ακραίος τρόπος δράσης αυτών των ομάδων συγκαλύπτει συ-
χνά το γεγονός ότι αυτές κατά τεκμήριο κάνουν πράξη καθεστωτι-
κές ιδεολογίες και ερμηνείες της πολιτισμικής ετερότητας, της ερ-
γασιακής και νομικής επισφάλειας και μιας ανδροκρατικής κανο-
νικότητας, ωθώντας τες στις λογικές συνέπειές τους. Πώς αλλιώς 
θα μπορούσαμε να ερμηνεύσουμε το γεγονός ότι καθόλου σπάνια 
οι στόχοι δολοφονικών ρατσιστικών επιθέσεων συνδυάζουν περισ-
σότερα από ένα χαρακτηριστικά επισφάλειας; Αντιπροσωπευτικό 
παράδειγμα, απ’ αυτή τη σκοπιά, αποτελεί η δολοφονική επίθεση 
εναντίον της μετανάστριας και συνδικαλίστριας στον τομέα καθαρι-
σμού Κωνσταντίνας Κούνεβα, στο κέντρο της Αθήνας (Αθανασίου, 
Γιαννακόπουλος, Διάλλα, Μαρκέτου, Χαντζαρούλα, 2009).

3. Εκτός τόπου και οίκου:  
Έμφυλες επιτελέσεις εν κινήσει

Τις τελευταίες δύο δεκαετίες, οι θεωρήσεις του διεθνικού και του 
μετααποικιακού φεμινισμού έχουν προβληματοποιήσει τις συμβα-
τικές διχοτομίες μεταξύ εδραίου και νομαδικού, ανιχνεύοντας συ-
στηματικά τις γεωμετρίες ισχύος μέσω των οποίων παράγονται και 
διαπλέκονται το να «μένεις στη θέση σου» και το να ορίζεσαι ως 
«εκτός τόπου». Ποικίλες επεξεργασίες στο πλαίσιο της φεμινιστι-
κής θεωρίας αλλά και της θεωρίας της μετααποικιοκρατίας έχουν 
προβληματοποιήσει τις καταστατικές μερικότητες και ιεραρχίες που 
δομούν το πολιτικό οικοδόμημα του οικουμενικού συνανήκειν με 
όρους μιας δήθεν κοινής και συμμεριζόμενης «ουσίας» ή ενός χω-
ροχρονικού «κοινού τόπου». Οι επεξεργασίες αυτές έχουν συμβά-
λει στην κριτική αποδόμηση της διαβαθμισμένης συγκρότησης της 
«ιδιότητας του πολίτη» κατά το πρότυπο του μη-σημασμένου λευ-
κού, αστού, υγιούς, ετεροφυλόφιλου άντρα, το οποίο εμπεδώνεται 
κανονιστικά μέσω της παραγωγής σημασμένων εξαιρέσεων που όχι 
μόνο θεωρούνται ότι δεν αποτελούν μέρος, αλλά και εκλαμβάνο-
νται ως απειλητικές μερικότητες στο βαθμό που δεν συμμερίζονται 



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 21

την παραδειγματική μεταφυσική της ανθρώπινης οικουμενικότητας. 
Πρόκειται για επεξεργασίες που ασχολούνται με τις πυκνές εκείνες 
διασταυρώσεις φύλου, σεξουαλικότητας, φυλής και τάξης, οι οποίες 
επιτελούν τα πεδία της διεθνικότητας, ενώ ταυτόχρονα επιτελούνται 
από αυτά (Ahmed, 2000· Alexander and Mohanty, 1997· Ong, 1999). 

Η διεθνικότητα ενσαρκώνεται από κάποια σώματα των οποίων η 
κυκλοφορία διαμέσου εθνικών συνόρων ταυτόχρονα παγιώνει και 
διαταράσσει καθιερωμένες εννοιολογήσεις της οικειότητας και του 
ανήκειν. Η μετααποικιακή φεμινιστική θεωρία επιζητεί να διαυγά-
σει τους τρόπους με τους οποίους οι κάθε λογής «ξένοι» και «ξένες», 
οι εθνοτικοί άλλοι και εθνοτικές άλλες, οι γυναίκες, οι γκέι, οι λε-
σβίες και οι τρανς, καθώς και οι ταξικά περιθωριοποιημένες/-οι –κι 
αυτά τα συλλογικά υποκείμενα στις ποικιλότροπες εσωτερικές τους 
διαιρέσεις και μεταξύ τους διασταυρώσεις– αποτελούν πεδία από-
κλισης και αποκλεισμού από τις κανονιστικές θεμελιώσεις της οι-
κουμενικής ανθρωπότητας. Φεμινίστριες θεωρητικοί όπως η Gloria 
Anzaldúa (2006 [1987]) και η Gayatri Chakravorty Spivak (2006 [1987]) 
έχουν αναλύσει κριτικά τους αποκλεισμούς και τις εξαιρέσεις μέσω 
των οποίων συγκροτείται το υποκείμενο ως επιστημολογία της δυτι-
κής ιμπεριαλιστικής ηγεμονίας. Έτσι, η «πολιτική της θέσης» (Rich, 
1986 και Mohanty, 2006 [1995]) αναφέρεται σε μια αναθεώρηση της 
αναγωγής της υποκειμενικότητας στο υπόδειγμα της αφηρημένης – 
ανδρικής οικουμενικότητας. Στο πλαίσιο της πολιτικής της θέσης, 
η έμφυλη εμπειρία αναγνωρίζεται αναλυτικά αλλά και πολιτικά ως 
τοποθετημένη σε άρρηκτη σχέση με τις ασυμμετρίες της φυλής και 
της εθνότητας, κι έτσι επιτρέπει νέες χαρτογραφήσεις του τόπου. 
Αναζητώντας μια γλώσσα που να περιέχει και να αντέχει την εμπει-
ρία της δίγλωσσης και διαπολιτισμικής υποκειμενικότητας, η Gloria 
Anzaldúa (2006 [1987]) έχει επεξεργαστεί την αχαρτογράφητη εμπει-
ρία του να ζεις στα όρια/σύνορα. Οι διαδρομές διαρκούς πολιτισμι-
κής μετάφρασης ανάμεσα σε διαφορετικές κοινότητες, γλώσσες και 
ιστορίες αναταράσσουν τις καθιερωμένες τοπογραφίες του έμφυλου 
και εθνικού υποκειμένου και επιτρέπουν την παραγωγή μιας νέας, 
μιγαδικής συνείδησης. 

Η διαπλοκή των εθνικών και εθνικιστικών λόγων με τις έμφυλες 
ουσιοκρατικές ταυτίσεις και ιεραρχίες αποτυπώνεται εμβληματικά 
στον βαθιά αμφιθυμικό τρόπο με τον οποίο η μορφή της γυναίκας 
–υπαγμένη στερεοτυπικά στο πεδίο της ετεροκανονικής, πατριαρ-
χικής μητρότητας και οικιακότητας– επιστρατεύεται ως ηθικό και 



22	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

εθιμικό σημαίνον της εθνικής κοινότητας. Το έθνος εννοιολογεί-
ται με όρους οικιακού/οικογενειακού κοινού τόπου (π.χ. πατρίδα, 
patria, motherland), όπου η γυναίκα-ως-μητέρα χρίζεται θεματο-
φύλακας των πατρογονικών θεσμίων και των φυσικών ορίων του 
«οίκου» (Athanasiou, 2006, Βεντούρα, 1993, Kandiyoti, 1994, Layoun 
,2001, Mayer, 2000, McClintock, 1995, Τσιμπιρίδου, 1995, Yuval-Davis, 
και Anthias, 1989). Τα γυναικεία σώματα, εννοιολογημένα με όρους 
θηλυκοποιημένης οικιακότητας και εθνικής οικειότητας, είναι το πε-
δίο όπου η φαντασιακή κοινότητα του έθνους συνέχεται με βιολο-
γικούς δεσμούς ετεροκανονικής αναπαραγωγής και ενσαρκώνεται 
ως αυθεντική, φυσική κοινότητα. Έτσι, η θηλυκοποιημένη και ανα-
παραγωγική ετεροσεξουαλικότητα, που παραμένει «στη θέση της» 
ακόμη κι όταν «κυκλοφορεί» ή βρίσκεται «εν κινήσει», διαδραματί-
ζει θεμελιώδη ρόλο στους τρόπους με τους οποίους συγκροτείται το 
εθνικό και διεθνικό φαντασιακό. Όπως έχουν δείξει οι Aiwha Ong 
και Michael Peletz (1995), τα γυναικεία σώματα έχουν στερεοτυπικά 
χρησιμοποιηθεί για να σηματοδοτήσουν την (απειλητική) υπέρβα-
ση των κοινωνικών συνόρων και οριοθετήσεων. Κάποια σημασμένα 
σώματα, προσδιορισμένα μέσω έμφυλων και φυλετικών κατηγορι-
ών, ενσαρκώνουν το κατώφλι ταυτότητας/διαφοράς, καθώς τυπο-
ποιούνται ως εγγενείς φορείς είτε της πάγιας ταυτότητας είτε της 
επικίνδυνης διαφοράς. Στο πλαίσιο αυτό, ήδη από το τέλος του δέ-
κατου ένατου αιώνα, η σεξουαλικότητα των μεταναστριών έχει κα-
τασκευαστεί ως απειλή για την εθνική ασφάλεια. Η Eithne Luibhéid 
(2002) έχει δείξει πώς τα σύνορα των ΗΠΑ έχουν γίνει ιστορικά πε-
δίο όχι μόνο πειθαρχικού ελέγχου της γυναικείας σεξουαλικότητας, 
αλλά και κατασκευής και διαπραγμάτευσής της: από τον αποκλει-
σμό των Γιαπωνέζων γυναικών προκειμένου να μειωθεί ο δείκτης 
γεννητικότητας των Ιαπωνο-Αμερικανών τη δεκαετία του 1920, έως 
τις κρατικές προσπάθειες διαχωρισμού των Κινέζων μεταναστριών 
σε «συζύγους» και «πόρνες», καθώς και τις απελάσεις λόγω ομοφυ-
λοφιλίας, το εθνικό σύνορο χαράσσεται και φυλάσσεται με όρους 
έμφυλους και σεξουαλικούς. 

Τι γίνεται, λοιπόν, με υποκείμενα που δεν μένουν «στη θέση τους» 
(ακόμη και όταν ακινητοποιούνται) ως προς τα έμφυλα προϋποτι-
θέμενα του εθνικού και του διεθνικού-διασπορικού ανήκειν, αλλά 
και ως προς τις εθνικές νόρμες του φύλου, της επιθυμίας και της 
σεξουαλικότητας; Πώς υλοποιούν και πώς διαπραγματεύονται την 
επισφαλή θέση τους στον οίκο και στο έθνος, αλλά και την απόστα-



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 23

ση ή τη φυγή τους από αυτά (Papadopoulos et al, 2008); Πώς κυκλο-
φορούν αυτά τα σώματα στους διεθνικούς χώρους της παγκόσμι-
ας οικονομίας και πώς οι διαδρομές τους μετατοπίζουν τα σύνορα 
(Biemann, 2000); Καλούμαστε, σε θεωρητικό και αναλυτικό επίπεδο, 
να αναγνωρίσουμε και να ανασκευάσουμε τόσο τον εθνοκεντρισμό 
της κουήρ θεωρίας όσο και την ετεροκανονική προκατάληψη των 
διασπορικών, μετααποικιακών και μεταναστευτικών σπουδών, προ-
κειμένου να είμαστε σε θέση να αναγνωρίσουμε ό,τι έχει καταστεί 
μη-αναγνωρίσιμο στη διασπορά και στη διεθνικότητα (αλλά και στις 
σπουδές διασποράς και διεθνικότητας): το μη-καθαρό, το μη-οικείο 
και το μη-οικιακό, το μη-αναπαραγωγικό. Καλούμαστε, με άλλα λό-
για, να προβληματοποιήσουμε τον τόπο ως πεδίο του ανήκειν με την 
έννοια του οντολογικού εντοπισμού, της ταύτισης ή της ουσιοκρα-
τικής διαφοράς και να σκεφτούμε το ανήκειν και το μη-ανήκειν ως 
επιτέλεση (Bell, 1999· Butler και Spivak, 2007· Khanna, 2010). 

Με την έννοια αυτή, είναι καθοριστική η συμβολή της φεμινι-
στικής κριτικής, η οποία εισάγει τη δυναμική της μη-ταύτισης στο 
αίσθημα του τόπου, προκειμένου να αποδομήσει το στερεότυπο ιδί-
ωμα του οίκου ως τόπου ασφάλειας και θαλπωρής, αλλά και αυτό 
της οικόσιτης θηλυκότητας στο πρότυπο του «αγγέλου του σπιτιού». 
Παρά τις κυρίαρχες προσλήψεις που υπογραμμίζουν την εν-τόπια 
οικειότητα ως συστατικό στοιχείο του τόπου (και) της θηλυκότητας, 
εδώ η προσοχή στρέφεται προς την εκ-τόπιση, την απο-ξένωση και 
την κριτική απο-οικείωση, που επιτρέπει εναλλακτικές επαν-οικειώ-
σεις τόσο του φύλου όσο και του τόπου και του συνόρου (βλ. Massey, 
1994· Papailias, 2003· Rose, 1993· Seremetakis, 1996· Βαΐου και Στρα-
τηγάκη, 2009· Γιαννακόπουλος και Γιαννιτσιώτης, 2010). Έτσι, θα 
λέγαμε ότι η φεμινιστική κριτική ενδιαφέρεται για τις διαδικασίες 
και τις δοκιμασίες μέσω των οποίων η κατάκτηση ενός «δικού σου 
δωματίου», για να επικαλεστούμε τη Βιρτζίνια Γουλφ, ενέχει την 
πρόκληση της αναμέτρησης με τον «άγγελο του σπιτιού», δηλαδή το 
φάντασμα της οικόσιτης γυναίκας-μητέρας (1966, 1998).4 

4. Η Βιρτζίνια Γουλφ αναφέρεται στον «άγγελο του σπιτιού», στο δοκίμιό της 
«Professions for Women». Η φράση ανήκει στο ποίημα «The Angel in the House» του 
Coventry Patmore (1854), που ήταν εξαιρετικά δημοφιλές κατά το τέλος του δέκατου 
ένατου αιώνα αλλά και μέσα στον εικοστό. Ήταν μια εξιδανικευμένη εξιστόρηση της 
γνωριμίας του συγγραφέα με τη σύζυγό του Emily, την οποία παρουσίασε στο ποίημα 
ως επιτομή της ιδεώδους θηλυκότητας. Ο «άγγελος του σπιτιού» αναφερόταν στις 
γυναίκες που ενσάρκωναν το κανονιστικό ιδεώδες της βικτοριανής θηλυκότητας: 



24	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

Όπως το ανήκειν δεν αναφέρεται απλώς στην εντοπιότητα ή 
στον οντολογικό και οντοπολογικό5 εντοπισμό του υποκειμένου σε 
μια συγκεκριμένη επικράτεια, έτσι και το φύλο δεν εμπίπτει σε ανά-
λογες ουσιοκρατικές επιχειρήσεις εντοπισμού. Το φύλο ανάγεται σε 
μια παραθετική και διαρκώς αστάθμητη επιτελεστική τροχιά (ή «συ-
μπυκνωμένη ιστορικότητα», σύμφωνα με τη διατύπωση της Judith 
Butler [1997]) που περιπλέκει, απεδαφοποιεί και θέτει σε δοκιμασία 
τους τρόπους με τους οποίους «ανήκουμε» στο φύλο μας ή αυτό 
μας «ανήκει», αλλά και τους τρόπους με τους οποίους «περνάμε» 
(ή όχι) για έμφυλα και φυλετικά προσδιορισμένα σώματα (Butler, 
2008 [1993]). Τα τραύματα και οι κριτικές δυνατότητες της απο-οι-
κείωσης και της εναλλακτικής επαν-οικείωσης αποτυπώνονται σε 
ποικίλες μελέτες της κουήρ μετανάστευσης και διασποράς. Ο David 
Eng (1997) έχει περιγράψει την κουήρ μετανάστευση ως τραυματικό 
εκτοπισμό από τον τόπο καταγωγής και τις ετεροκανονικές του θε-
μελιώσεις και προδιαγραφές. Οι εργασίες της Gayatri Gopinath (1997, 
2003, 2005) σχετικά με τη γυναικεία κουήρ νοτιοασιατική διασπο-
ρική υποκειμενικότητα έχουν συμβάλει ουσιαστικά στη διατύπωση 
μιας θεωρίας της διασποράς πέρα από τις καθιερωμένες νοσταλγι-
κές οπτικές της κοινοτικής αυθεντικότητας και της πατρογραμμικής 
αιματοσυγγένειας. Επίσης, η Anne-Marie Fortier (2003) έχει διερευνή-
σει τις διαφορετικές επικλήσεις και επιτελέσεις του τόπου/οίκου κα-
ταγωγής στο πλαίσιο της κουήρ μετανάστευσης και, ειδικότερα, τις 
πολυεπίπεδες μορφοποιήσεις του ως φυγή, επιστροφή και οικείωση 
ή παραγωγή ενός νέου οικείου τόπου [homing]. Σ’ αυτές τις θεωρή-
σεις που αναφέρουμε ενδεικτικά αλλά και σε άλλες, για κάποια υπο-
κείμενα το «να είσαι σπίτι» εμπεριέχει ήδη τη μετακίνηση ως ανάγκη 
ή/και ως επιθυμία, καθώς η κουήρ υποκειμενικότητα μετατοπίζει 
επιτελεστικά τα όρια και τα σύνορα της υλικής, συναισθηματικής 
και συμβολικής επικράτειας του σπιτιού-οίκου-τόπου οικειότητας.6 

Η βιοπολιτική πολιτειότητα ή ιδιότητα του πολίτη – με όλες τις 
έμφυλες και εθνικές/εθνοτικές/φυλετικές προϋποθέσεις της – ασκεί-
ται και διακυβεύεται μέσω «κοινών τόπων» συσχετικότητας και ετε-

πειθήνιες στο σύζυγο, αφοσιωμένες στα παιδιά, άριστες στις τέχνες του σπιτιού. 
5. Με τον όρο «οντοπολογία», ο Ζακ Ντεριντά (1995) εννοεί την αξιωματική σύνδεση 

ανάμεσα στην οντολογική αξία της παρουσίας και στη σταθερά προσδιορισμένη 
τοπικότητα –π.χ., του εδάφους, ή του γενέθλιου τόπου. 

6. Βλ. επίσης, Berlant και Freeman, 1992· Chiang, 1998· De Genova, 2010· Luibheid και 
Cantu Jr., 2005.



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 25

ροποίησης, οικείωσης και αποξένωσης. Στο πλαίσιο της βιοπολιτικής 
πολιτειότητας, οι λόγοι της κοινωνικής θεραπευτικής συγκροτούν 
ένα πλαίσιο μεταπολιτικής συναίνεσης και εξαλείφουν τα ίχνη των 
εξουσιαστικών σχέσεων που τους οργανώνουν. Τα αφηγήματα της 
κοινωνικής θεραπευτικής, που βασίζονται στην παραγωγή και χει-
ραγώγηση «ευπαθών κατηγοριών», αναγνωρίζουν το εθνικό κράτος 
ή τον ιδιώτη χορηγό ως φορέα ευεργεσίας, μιας σκληρής όσο και 
αναπόφευκτης αγωγής. Η ιστορία κοινωνικού τραυματισμού του 
«άλλου» ή της «άλλης», του ξένου ή της ξένης λόγω εθνικής, σε-
ξουαλικής ή άλλης διαφοράς, γίνεται αιτία αποκλεισμού ή και όρος 
πειθαρχικής και αναμορφωτικής συμπερίληψης. Σε κάθε περίπτωση, 
μέσω αυτών των τεχνολογιών εργαλειοποίησης του τραύματος και 
μετατροπής των υποκειμένων σε ξένα σώματα και επισφαλείς ζωές, 
οι κάθε λογής «ξένοι» και «ξένες» αποκηρύσσονται, αποφεύγονται, 
ή εντοπίζονται, πειθαρχούνται, ελέγχονται και «μπαίνουν στη θέση» 
τους. Σε αυτά τα συμφραζόμενα είναι που αναδύεται άλλωστε και 
ένα διεθνές καθεστώς ανθρώπινων δικαιωμάτων που συμφύεται με 
καταστάσεις έκτακτης ανάγκης και θεμελιώνεται στη διαχείριση της 
αρωγής και της ενσυναίσθησης (Ticktin, 2011). Όταν αιτούντες άσυ-
λο σε διάφορα ευρωπαϊκά συμφραζόμενα καλούνται να πείσουν για 
την «αλήθεια» του αιτήματός τους μέσω ιατρικών και ψυχιατρικών 
διαγνώσεων, η έννοια του τραύματος ή της ευπάθειας αναδύεται ως 
νοσογραφική κατηγορία-πειστήριο που επιστρατεύεται από τις εκά-
στοτε πολιτικές παροχής ασύλου προκειμένου να πιστοποιούνται 
θεσμικά οι βιοϊστορίες της πολιτικής βίας (Fassin, 2005). 

Στα σύγχρονα συμφραζόμενα του νεοφιλελευθερισμού, οι διαχω-
ριστικές γραμμές που περιγράφουν τα όρια του πολιτικού σώματος 
βαθαίνουν ακόμη περισσότερο, καθώς η «κρίση» γίνεται πρόσφορο 
έδαφος για την εμπέδωση και νομιμοποίηση καθεστώτων νόμου και 
τάξης, με γνώμονα την εθνική ασφάλεια και την οικογενειακή γαλή-
νη. Η διαχειριστική και τεχνοκρατική λογική του εθνο-νεοφιλελευ-
θερισμού διαπλέκεται με τη μικροπολιτική του ηθικού πανικού που 
εντείνει την ξενοφοβία, την πατριαρχία και την ομοφοβία. Η ηθική 
και συμβολική νομιμοποίηση της ακροδεξιάς και των αντι-μετανα-
στευτικών κομμάτων είναι μια μόνο όψη αυτής της αστυνομευμένης 
τάξης (με όρους του Jacques Rancière [2004]) που θεμελιώνεται στην 
αναζωογονημένη ρουτίνα της εθνικής αρρενωπότητας. Στο πλαίσιο 
του νεοφιλελεύθερου προγράμματος και των αφηγημάτων της κρί-
σης, η εθνική και διεθνική αρρενωπότητα συνυφαίνεται με τις στρα-



26	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

τηγικές θηλυκοποίησης του έθνους, σύμφωνα με τις οποίες αυτό 
προβάλλεται ως ευάλωτο αντικείμενο πατριωτικής αγάπης αλλά και 
ως ηρωικά ανθιστάμενο στις «ξένες επιβουλές». Το χρηματιστηρια-
κό κεφάλαιο καταγγέλλεται με όρους εθνικιστικούς, καθώς η κρίση 
εκλαμβάνεται ως συνωμοσία «ξένων κέντρων» κατά του ελληνικού 
έθνους. Ενίοτε και κάποιες εκδηλώσεις διεθνούς αλληλεγγύης προς 
τον «ελληνικό λαό» διαπνέονται από πνεύμα φολκλορικής ανάτα-
σης μέσω της επιστράτευσης πάγιων σημαινόντων της εθνικής «πο-
λιτισμικής διαφοράς»· το συρτάκι, ο «Ζορμπάς» και η γαλανόλευκη 
επιστρατεύονται, ίσως με τις καλύτερες προθέσεις, ως κατεξοχήν 
σύμβολα υπεράσπισης μιας ουσιοκρατικά προσδιορισμένης τοπικής 
και εθνικής ταυτότητας απέναντι στην «ξένη επίθεση». Επιτελείται, 
έτσι, αυτό που ο Mahmood Mamdani (στο Brown, 2006:167) αποκαλεί 
«πολιτισμικοποίηση» της πολιτικής σύγκρουσης. 

Αρθρώνεται, έτσι, μια νεοαποικιακή διαλεκτική, όπου η «Ελλά-
δα» παρουσιάζεται ως «ξένο σώμα» της Ευρωζώνης και οι «Έλλη-
νες» κάτι σαν εσωτερικοί μετανάστες της Ευρωπαϊκής Ένωσης, ενώ 
ταυτόχρονα η κρίση γίνεται εργαλείο εθνικής και ετεροκανονικής 
παραγωγής υπεξούσιων υποκειμένων και εντατικοποίησης της αντι-
μεταναστευτικής πολιτικής. Το εθνικό κράτος, με τη συνδρομή ιδιω-
τικών φορέων αστυνόμευσης, αποκαθίσταται ως εθνο-πατριαρχικός 
μηχανισμός επιτήρησης συνόρων και ρουτινοποίησης αποκλεισμών. 
Έτσι, η κρίση γίνεται εφαλτήριο για μια πολιτική της κυριαρχίας 
μέσω διαδικασιών μειονοτικοποίησης και χάραξης συνόρων που 
αφορούν, ταυτόχρονα και αδιάρρηκτα, το φύλο, το έθνος, τη γλώσ-
σα, την ταξική και οικονομική θέση. Οι πολιτικο-οικονομικές συνθή-
κες επιβολής και επιμερισμού της επισφάλειας συνυφαίνονται τόσο 
με την ξενοφοβία, την ισλαμοφοβία, τον αντισημιτισμό και τον κάθε 
είδους ρατσισμό, όσο και με τον σεξισμό και την ομοφοβία. Είναι 
χαρακτηριστική η δήλωση του τότε υπουργού Υγείας κ. Α. Λοβέρ-
δου, ο οποίος χαρακτήρισε «μεγάλο πρόβλημα της πόλης την αδήλω-
τη παράνομη πορνεία και τη σχέση της με το πρόβλημα της διάδοσης 
του AIDS», ενώ τόνισε ότι η αδήλωτη πορνεία είναι πρόβλημα της 
ελληνικής οικογένειας, καθώς η μετάδοση γίνεται «από την παρά-
νομη μετανάστρια στον Έλληνα πελάτη, στην ελληνική οικογένεια» 
(Ελευθεροτυπία, Παρασκευή 16 Δεκεμβρίου 2011). Έτσι, η «αστά-
θεια» και η «κρίση» λειτουργούν στερεωτικά και σταθεροποιητικά 
των σχέσεων εξουσίας που αφορούν τις αλληλένδετες έμφυλες, εθνι-
κές και φυλετικές νόρμες. 



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 27

Σε μια ιστορική συνθήκη παγκοσμιοτοπικής διακυβέρνησης που 
κυριαρχείται από τη βιοπολιτική του ξεριζωμού, της περιχαράκωσης, 
της εντόπισης και της επαναπροώθησης, οι μετακινήσεις, οι αποχω-
ρισμοί, οι εγκαταστάσεις και οι μετεγκαταστάσεις σωμάτων και κοι-
νοτήτων διαμεσολαβούνται από έμφυλες συγκροτήσεις του ανήκειν, 
της ταυτότητας, της διασποράς, του έθνους και της διεθνικότητας, 
των ορίων και των συνόρων. Αναδύονται νέες και σύνθετες μορφές 
εμφυλοποίησης του οίκου, της πατρίδας, της μητρόπολης, της διασυ-
νοριακής σχέσης και του διασπορικού ανήκειν· αναδύονται νέες πε-
ριστάσεις μιας βιοπολιτικής του φύλου και της φυλής (Ziarek, 2008). 
Σε αυτά τα μετακινούμενα πεδία και τις μετατοπιζόμενες επιτελε-
στικές γεωγραφίες έμφυλων και σεξουαλικών υποκειμενικοτήτων, 
ταυτίσεων και αποταυτίσεων, τίθενται σε δοκιμασία και αμφισβή-
τηση τόσο η ρομαντικοποίηση της κινητικότητας ως εκούσιας και 
υπερβατικής περιήγησης όσο και η φυσικοποίηση των κατηγοριών 
του οίκου, της πατρίδας και της εστίας ως ευμενούς καταγωγικής 
και εδαφικής ταυτότητας (Ahmed, Castañeda, Fortier, Sheller, 2003). 

Σε ένα τέτοιο πλαίσιο χωροποιημένων και εμφυλοποιημένων σχέ-
σεων εξουσίας, ούτε η κινητικότητα σημαίνει ελευθερία κινήσεων, 
ούτε η εγκατάσταση υποδηλώνει ακινησία και καθήλωση. Η ελευθε-
ρία κινήσεων κάποιων σωμάτων μπορεί να ενέχει ή να επιφέρει την 
ακινησία άλλων, ενώ η εγκατάσταση κάποιων ενδέχεται να συνεπά-
γεται τον εκτοπισμό άλλων. Το «εδώ» και το «εκεί» της σύγχρονης 
διεθνικής βιοπολιτικής δεν συνιστούν αυτοτελείς χωρικές οντότητες 
με ευδιάκριτα και σταθερά χαρακτηριστικά ταυτότητας ή διαφοράς. 
Η περιβόητη ευελιξία του σύγχρονου παγκοσμιοποιημένου κόσμου 
συνυφαίνεται με –και εξαρτάται από- συγκεκριμένες σχέσεις εξου-
σίας, μηχανισμούς ταυτοτικής παγίωσης, συνοριακούς ελέγχους και 
καθεστώτα τοπο-θέτησης, που ρυθμίζουν ποιοι και ποιες ανήκουν 
και ποιοι και ποιες όχι (Fassin, 2001· Αθανασίου, 2007). Είναι χα-
ρακτηριστική, από αυτή την άποψη, η έννοια «ευέλικτη πολιτειότη-
τα» [flexible citizenship] της Aihwa Ong, η οποία έχει δείξει με την 
εθνογραφική της έρευνα στην κινεζική διεθνικότητα ότι οι διασυνο-
ριακές και διασπορικές μετακινήσεις ρυθμίζονται από διαδικασίες 
εθνο-κρατικής, μετα-εθνικής, κεφαλαιακής, σωματικής και οικογε-
νειακής κυβερνολογικής [governmentality], που περι-ορίζει και ανα-
τοποθετεί την παγκόσμια και παγκοσμιοτοπική «ευελιξία» (1999). 

Έτσι, οι διαδρομές, οι διαφυγές, οι διαμονές, οι διαβάσεις, τα κα-
ταφύγια, τα περάσματα, οι εκτοπίσεις, οι απελάσεις, οι στροφές και 



28	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

οι επιστροφές δεν μπορούν να αναχθούν σε υπολογιστικές ατομικές 
στρατηγικές αλλά ούτε σε επιφαινόμενα ενός καταναγκαστικού ή 
ρυθμιστικού πλαισίου. Με άλλα λόγια, δεν χωρούν σε μονολιθικά 
και μηχανιστικά ερμηνευτικά σχήματα είτε υπερτίμησης είτε απά-
λειψης της υποκειμενικότητας. Με δεδομένες τις γεωπολιτικές ιε-
ραρχίες της βιοπολιτικής των συνόρων και των ορίων που ορίζουν 
την ασύμμετρη διευθέτηση της τρωτότητας σε διαφορετικά πολιτικά 
συγκείμενα της παγκόσμιας συνθήκης, αποδεικνύεται ανεπαρκής 
και προβληματική η λογική των διπολικών αντιθέσεων, του τύπου 
«ελεύθερη βούληση»–«θυματοποίηση». Η πρόκληση είναι να εργα-
ζόμαστε δημιουργώντας κάθε φορά εννοιολογικά και αναλυτικά 
πλαίσια που είναι σε θέση να πραγματευτούν την κατασταλτική, 
ρυθμιστική και διαχειριστική λογική των συνόρων και των διαβάσε-
ων χωρίς ωστόσο να ολισθαίνουν στην αναπαραγωγή των μεγάλων 
αφηγήσεων της θυματοποίησης, όπως, για παράδειγμα, συμβαίνει, 
με πολλές αναπαραστάσεις του «trafficking», οι οποίες τείνουν να κα-
θηλώνουν τη μορφή της «μετανάστριας» σε μια σταθερή ταυτότητα 
ακραίας, αξιοθρήνητης ή/και επικίνδυνης τρωτότητας, ενώ αφήνουν 
στο απυρόβλητο της κριτικής τον ρόλο που παίζουν τα κρατικά και 
διακρατικά καθεστώτα ρύθμισης της μετανάστευσης στη διαδικα-
σία έκθεσης κάποιων γυναικών στη βία του trafficking. Η κατάδειξη 
και διερεύνηση των βίαιων συνθηκών εργασιακής εκμετάλλευσης 
(σε συνδυασμό με την απαγόρευση μετακίνησης, τη στέρηση νομι-
κών εγγράφων, κ.τ.λ.) είναι σημαντική στο βαθμό που φωτίζει τις 
έμφυλες σχέσεις εξουσίας που διαπερνούν την παγκοσμιοποίηση της 
(σεξουαλικής) εργασίας, ωστόσο δεν συνεπάγεται μια αυτονόητη 
καταφυγή στα στερεότυπα της ευάλωτης θηλυκότητας. Προφανώς 
το αντίδοτο στην αφήγηση της θυματοποίησης δεν μπορεί να είναι 
η εξιδανικευτική υπερτίμηση των δυνατοτήτων δράσης των υποκει-
μένων, η οποία μοιάζει να ταυτίζει τη διεθνικότητα με τον ευφο-
ρικό νομαδισμό των κοσμοπολίτικων ελίτ και δεν λαμβάνει υπόψη 
τις πολλαπλές «εξαιρέσεις» ακινητοποίησης, καθήλωσης και εγκλει-
σμού. Οι φεμινιστικές οπτικές της μετανάστευσης επιχειρούν να με-
τατοπίζουν την αναλυτική μέριμνα από τη στερεοτυπική θυματοποί-
ηση στην ανάλυση των όρων της παραγωγής και της επιτέλεσης της 
πολιτικής υποκειμενικότητας, διερευνώντας, για παράδειγμα, πώς τα 
καθεστώτα ρύθμισης της συνοριακής εισόδου επηρεάζουν τις ζωές 
των γυναικών που βρίσκονται μέσα στα δίκτυα του «trafficking» είτε 
έχοντας εξαναγκαστεί είτε όχι· ή, διερευνώντας όχι μόνο τον απο-



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 29

κλεισμό αλλά και τις λεπτές αποχρώσεις της «διαφοροποιημένης συ-
μπερίληψης» των μη-πολιτών στο πλαίσιο των καθεστώτων μετανά-
στευσης και απέλασης που επικρατούν στη νοτιοανατολική Ευρώπη 
(Andrijasevic, 2009, βλ. και Βαΐου και Στρατηγάκη, 2009). Η έρευνα 
της Rutvica Andrijasevic έχει δείξει ότι οι περιοριστικές ρυθμίσεις της 
μετανάστευσης, που υποτίθεται ότι στοχεύουν στην αναχαίτιση του 
trafficking και της παράνομης διακίνησης ανθρώπων, στην πραγμα-
τικότητα καταλήγουν να ευνοούν τους τρίτους παράγοντες (άτομα 
ή φορείς) που οργανώνουν το trafficking, καθώς τους επιτρέπουν να 
μετατραπούν σε ένα σύστημα συμπληρωματικό ή εναλλακτικό του 
ισχύοντος καθεστώτος ρύθμισης της μετανάστευσης (Andrijasevic, 
2003, 2007). 

Αλλά και η έμμισθη οικιακή εργασία αναδεικνύεται τα τελευ-
ταία χρόνια σε πεδίο προβληματοποίησης της άκαμπτης και ου-
σιοκρατικής διάζευξης ανάμεσα στη δράση των υποκειμένων και 
στους δομικούς, εξουσιαστικούς περιορισμούς. Και στο πεδίο αυτό 
δεν είναι δυνατή μια οριστική, προγραμματική και μονομερής ανα-
λυτική εστίαση με όρους του αν αυτή η φυλετικά προσδιορισμένη 
(ως κατεξοχήν αρμόζουσα σε μετανάστριες, και μάλιστα ορισμένης 
εθνοπολιτισμικής προέλευσης) και βαθύτατα έμφυλη (κατεξοχήν 
«γένους θηλυκού» και κατά συνέπεια κοινωνικά υποτιμημένη και 
επισφαλής) εργασία μπορεί να αποτελεί στρατηγική αυτονόμησης ή/
και μηχανισμό περαιτέρω υποταγής των οικιακών εργαζόμενων στις 
έμφυλες, εθνοτικές και ταξικές προδιαγραφές της υποκειμενικότη-
τας (Anderson, 2000· Ehrenreich και Hochschild, 2003· Hantzaroula, 
2008· Parreñas, 2001· Βαΐου και Στρατηγάκη, 2009· Καμπούρη, 2007· 
Λαζαρίδου, 1995· Παπαταξιάρχης, Τοπάλη, Αθανασοπούλου 2009· 
Τοπάλη, 2006· Quack, Papagaroufali, Thanopoulou 1993· Ψημμένος και 
Σκαμνάκης, 2008). 

Παρόμοιες επεξεργασίες πραγματοποιούνται στο πλαίσιο της 
εισαγωγής της προβληματικής του φύλου στην ανάλυση της επι-
σφάλειας, που αποτελεί καταστατική όψη της νεοφιλελεύθερης 
αναδιάρθρωσης της εργασίας στη σύγχρονη παγκόσμια οικονομία: 
η επισφάλεια δεν εκλαμβάνεται ως συνθήκη θυματοποίησης των 
γυναικών ούτε ως ευκαιρία νοσταλγικής εξιδανίκευσης παλαιότε-
ρων, δήθεν «ασφαλέστερων» εργασιακών καθεστώτων, ιδιαίτερα 
αν αυτά συνεπέφεραν μια «σταθερή ζωή» θεμελιωμένη στις προ-
διαγραφές της οικοκεντρικής θηλυκότητας (Fantone, 2006, βλ. και 
Federici, 2006). Στο πλαίσιο αυτών των προσεγγίσεων, η ανάλυση 



30	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

της νεοφιλελεύθερης επισφαλειοποίησης της γυναικείας και μετα-
ναστευτικής εργασίας εκκινεί από το συχνά επισκιασμένο γεγονός 
ότι η γυναικεία και η μεταναστευτική εργασία ήταν πάντοτε επι-
σφαλής: δευτερεύουσα, υποτιμημένη, αναλώσιμη, αλλά και δομικά 
απαραίτητη για την κοινωνική αναπαραγωγή των πατριαρχικών 
και καπιταλιστικών σχέσεων εξουσίας· επίσης, στατική και περιορι-
σμένη στη γεωγραφική και συμβολική επικράτεια του οίκου, αλλά 
ταυτόχρονα επιτακτικά αναγκαία για τη λειτουργία της «ελεύθερης 
αγοράς» και για τη διακίνηση του κεφαλαίου. Αρκεί να αναλογι-
στούμε την άμισθη οικιακή εργασία των γυναικών και την υπερ-εκ-
μεταλλευμένη εργασία πάνω στην οποία στηρίχτηκε η αποικιοκρα-
τική κυριαρχία (Stoler, 1989), αλλά και η μετααποικιακή παγκόσμια 
οικονομία (Parreñas, 2001, 2008). Η νεοφιλελεύθερη τροπή της κα-
πιταλιστικής παγκοσμιοποίησης αναπαράγει και εμπεδώνει τις έμ-
φυλες νόρμες της οικιακότητας, ρυθμίζοντας τις μετακινήσεις των 
γυναικών εντός και εκτός του οικιακού χώρου. 

Η λογική της επισφάλειας επιτελείται ρυθμίζοντας ή αποβάλλο-
ντας συγκεκριμένες μορφές έμφυλης ή διεμφυλικής υποκειμενικότη-
τας, ζωής, επιθυμίας, συναισθηματικής σχέσης· μετατρέποντάς τες 
είτε σε αδιανόητες είτε σε υπονομευτικά διανοητές κι έτσι ελέγξιμες· 
υποβάλλοντάς τες στη νόμιμη και παράνομη βία του έθνους-κράτους 
(Butler, 2008 [2004]). Με τέτοιους τρόπους εμπεδώνεται η λογική της 
επισφάλειας και στο πλαίσιο των μεταναστευτικών πολιτικών. Στο 
πλαίσιο της ευρω-ατλαντικής μετανάστευσης, είναι χαρακτηριστική 
η περίπτωση της Victoria Arellano, μιας τρανσέξουαλ Μεξικάνας με-
τανάστριας στις Ηνωμένες Πολιτείες της Αμερικής, που πέθανε το 
2007 από επιπλοκές του AIDS, αφού της αρνήθηκαν ιατρική βοήθεια 
ενώ ήταν υπό κράτηση. Η Arellano μετατράπηκε σε μια θανάσιμη εν-
σάρκωση έμφυλης και φυλετικής απρέπειας, που η σωματικότητά της 
εργαλειοποιήθηκε προκειμένου να οριοθετηθεί ο βιώσιμος και αξιο-
βίωτος εθνικός πληθυσμός. Δεν πρόκειται ασφαλώς για μεμονωμένο 
περιστατικό, αλλά για μια διαδεδομένη και νομιμοποιημένη πρακτι-
κή, στο πλαίσιο της οποίας οι ηγεμονικές κατασκευές του έθνους, της 
διεθνικότητας και της διασποράς εμπεδώνουν την κυριαρχία τους 
παράγοντας και ταυτόχρονα εκτοπίζοντας, ως «αδύνατα» και «αδι-
ανόητα», τα κουήρ διασπορικά υποκείμενα (Gopinath, 1997, 2003). 

Την ίδια στιγμή, πολιτικές ασύλου στην Ευρώπη επιστρατεύουν 
καταχρηστικά τις σεξουαλικές ελευθερίες ως τεκμήριο της φιλελεύ-
θερης «πολιτικής της ζωής», που προσιδιάζει στη δήθεν χειραφετη-



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 31

μένη και αντιομοφοβική «Δύση». Στο πλαίσιο αυτό, η διαδικασία 
αξιολόγησης των αιτήσεων ασύλου στην Ολλανδία συμπεριέλαβε 
το 2006 την αξιολόγηση της αντίδρασης των υποψηφίων στην προ-
βολή μιας κινηματογραφικής σκηνής με γυναίκες που κολυμπούν 
ημίγυμνες και μιας σκηνής όπου φιλιούνται δυο άνδρες. Το κρά-
τος εργαλειοποιεί τα γυναικεία και γκέι δικαιώματα ως μηχανισμό 
προσδιορισμού της ιδιότητας του πολίτη και ελέγχου της εισροής 
μεταναστών στην εθνική επικράτεια. Ο προσεταιρισμός των δικαι-
ωμάτων αυτών από τις κρατικές αρχές που ρυθμίζουν την πολιτι-
κή του ασύλου γίνεται το πεδίο όπου εμπεδώνεται η θριαμβολογία 
της φιλελεύθερης δημοκρατίας στο όνομα της γυναικείας και γκέι 
απελευθέρωσης, και ταυτόχρονα εναντίον της. Θα πρέπει να επι-
σημάνουμε ότι η πρακτική σφετερισμού του φεμινιστικού λόγου 
απέκτησε επιτακτική επικαιρότητα μετά την 11η Σεπτεμβρίου 2001, 
όταν μια νεοαποικιοκρατική φιλογυνική ρητορική επιστρατεύτηκε 
ως εργαλείο νομιμοποίησης του δόγματος της στρατιωτικής επέμβα-
σης. Ας θυμηθούμε πώς χρησιμοποιήθηκε στρατηγικά από τη δυτική 
συμμαχία επέμβασης στο Αφγανιστάν η μορφή της μαντιλοφορεμέ-
νης Αφγανής ως κατεξοχήν σύμβολο ή καρικατούρα της ισλαμικής 
πατριαρχικής καταπίεσης από την οποία έπρεπε να σώσουν τις γυ-
ναίκες οι (αρρενωπές) δυνάμεις της «Δύσης». Έτσι, ο φεμινισμός με-
τατρέπεται σε εθνική, ιμπεριαλιστική και ρατσιστική ιδεολογία, ενώ 
οι «γυναίκες» μετατρέπονται σε αντικείμενο ενός πατερναλιστικού 
και συγκαταβατικού προσεταιρισμού. 

Ο σφετερισμός του φεμινισμού στην υπηρεσία της ξενοφοβί-
ας και της εθνικής ιδεολογίας έχει κατά καιρούς γίνει αντικείμενο 
οξύτατης κριτικής από αντιρατσιστικές, φεμινιστικές, κουήρ και 
μεταναστευτικές συλλογικότητες και διεθνικές συμμαχίες. Ένα πα-
ράδειγμα τέτοιας συντονισμένης φεμινιστικής και αντιρατσιστικής 
δράσης ήταν η καμπάνια «Όχι στο όνομά μας» που πραγματοποίη-
σε πριν από μερικά χρόνια το ευρωπαϊκό δίκτυο NextGENDERation, 
το οποίο αποτελείται από μελετήτριες σπουδών φύλου, φεμινίστριες 
ακτιβίστριες και άλλες και άλλους. Η ευρωπαϊκή εκείνη καμπάνια 
ασκούσε κριτική ακριβώς στους αυτόκλητους υπερασπιστές και 
όψιμους θεματοφύλακες των γυναικείων δικαιωμάτων. Η εκστρα-
τεία εκείνη αντιπαρατέθηκε στις απόπειρες μετατροπής του φεμι-
νισμού σε νόρμα νομιμοποίησης ξενοφοβικών, ισλαμοφοβικών και 
εθνοκεντρικών πολιτικών (Next Genderation European Network, 2010· 
Athanasiou, 2012).



32	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

Με αντίστοιχες προκλήσεις έρχονται αντιμέτωπες και μορφές 
αγωνιστικής πολιτικής δράσης, όπως, για παράδειγμα, η οργάνωση 
«Παλαιστίνιοι/-ες κουήρ για μποϋκοτάζ, απόσυρση επενδύσεων και 
κυρώσεις» («Palestinian Queers for Boycott, Divestment and Sanctions» 
[PQPDS]), η οποία εργάζεται στο πεδίο της σύνδεσης ανάμεσα στην 
αντι-αποικιακή αντίσταση και τους αγώνες εναντίον της έμφυλης 
και σεξουαλικής κανονιστικής βίας. Η οργάνωση αυτή αντιμάχεται 
την κατοχή, την κατάσχεση γαιών, την απομείωση των δικαιωμά-
των κατοίκων και προσφύγων. Το αιτούμενο τέτοιων κινήσεων δεν 
είναι η παραγωγή ταυτοτήτων με βάση το τραύμα, όπου διαφορε-
τικές μορφές αδικίας (οικονομική επισφάλεια, κατοχή, σεξουαλική 
βία, κ.τ.λ.) θα μάχονταν για το ποια είναι βιαιότερη και επαχθέστερη 
από τις άλλες, αλλά η συγκρότηση χώρων αποσταθεροποίησης και 
απονομιμοποίησης των κοινωνικών συμβάσεων και αποκλεισμών 
που καθιστούν κάποιες ζωές και κάποιες επιθυμίες αδιανόητες και 
αδύνατες. Τέτοιου είδους πρακτικές πολιτικής συστράτευσης καλ-
λιεργούν μια επαγρύπνηση ως προς τα αλληλένδετα κανονιστικά 
προϋποτιθέμενα μέσω των οποίων μπορούμε να φανταζόμαστε, να 
αναγνωρίζουμε και να συναισθανόμαστε τι συνιστά αξιοβίωτο βίο, 
τι συνιστά κριτήριο κοινότητας και τι συνιστά δεσμό αλληλεγγύης 
στα σύγχρονα διεθνικά και παγκοσμιοτοπικά συμφραζόμενα. Δι-
ανοίγουν πεδία όπου εκτίθενται και ενδεχομένως καταρρίπτονται 
τα επιβεβλημένα όρια που συγκροτούν την τάξη του διανοητού και 
του αισθητού. Αυτό είναι και ένα από τα κεντρικά αιτούμενα της 
πολιτικής πράξης στη σύγχρονη συγκυρία: η μετατροπή του κοσμο-
πολιτισμού, της συνοριακής σύμβασης και του συν-ανήκειν σε πεδία 
διαρκούς κριτικής ανασήμανσης και πολιτικής αντιδικίας. 

Βιβλιογραφία

Ελληνόγλωσση
Agamben G., 2005 (1995), Homo Sacer: Κυρίαρχη εξουσία και γυμνή ζωή, μτφρ. Π. Τσια-

μούρας, επιμέλεια-επίμετρο Γιάννης Σταυρακάκης, Αθήνα, Scripta.
Αθανασίου Α., Γιαννακόπουλος Κ., Διάλλα Ά., Μαρκέτου Π., Χαντζαρούλα Π. (επιμ.), 

2009, Επισφαλής εργασία, «γυναικεία εργασία»: Παρέμβαση με αφορμή την Κων-
σταντίνα Κούνεβα, Αθήνα, Νεφέλη και Ιστορείν/Historein.

Αθανασίου Α., 2007, «Διαβάσεις και εξαιρέσεις: Αντινομίες της διεθνικότητας στις πα-
ρυφές του κοσμοπολιτικού», Ζωή στο όριο: Δοκίμια για το σώμα, το φύλο και τη 
βιοπολιτική, Αθήνα, Εκκρεμές.



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 33

Anzaldúa G., 2006 (1987), «La conciencia de la mestiza: Προς μια νέα συνείδηση», μτφρ. Πε-
λαγία Μαρκέτου, στο Αθηνά Αθανασίου (επιμ.), Φεμινιστική θεωρία και πολιτισμική 
κριτική,  Αθήνα, Νήσος, σ. 453-471.

Βαΐου Ν., Στρατηγάκη Μ. (επιμ.), 2009, Το φύλο της μετανάστευσης, Αθήνα, Μεταίχμιο.
Bauman Z., 2004, Παγκοσμιοποίηση: Οι συνέπειες για τον άνθρωπο, μτφρ. Βαλλιάνος Χ., 

Αθήνα, Θεωρία-Ιδέες-Πολύτροπον.
Βεντούρα Λ., 1993, «Μετανάστευση γυναικών: Γέννηση και εξέλιξη του επιστημονικού 

ενδιαφέροντος»,  Δίνη,  6, σ. 230-240.
Butler J., 2008 (2004), Ευάλωτη ζωή: Οι δυνάμεις του πένθους και της βίας, μτφρ. Μ. Λα-

λιώτης και Κ. Αθανασίου, επίμετρο Α. Αθανασίου, Αθήνα, Νήσος.
Butler J., 2008 (1993), Σώματα με σημασία: Οριοθετήσεις του «φύλου» στο λόγο, μτφρ. Π. 

Μαρκέτου, επιμέλεια και εισαγωγή Α. Αθανασίου, Αθήνα, Εκκρεμές.
Γιαννακόπουλος Κ., Γιαννιτσιώτης Γ. (επιμ.), 2010, Αμφισβητούμενοι χώροι στην πόλη: 

Χωρικές προσεγγίσεις του πολιτισμού, Αθήνα, Αλεξάνδρεια.
Γουλφ Β., 1998, Σκοτώνοντας τον άγγελο του σπιτιού, μτφρ. Τ. Κωνσταντινίδου, Αθήνα, 

Καστανιώτης.
Derrida, J., 1995, Τα φαντάσματα του Μαρξ, μτφρ. Κ. Παπαγιώργης, Αθήνα, Εκκρεμές.
Foucault M., 2002 (1997), Για την υπεράσπιση της κοινωνίας, μτφρ. Τ. Δημητρούλια, Αθή-

να, Ψυχογιός. 
Hall S., 2003, «Το ζήτημα της πολιτισμικής ταυτότητας», στο S. Hall, D. Held, A. McGrew 

(επιμ.), μτφρ. Τσακίρης Θ. και Τσακίρης Β., Η νεωτερικότητα σήμερα: Οικονομία, 
κοινωνία, πολιτική, πολιτισμός, Αθήνα, Σαββάλας.

Καμπούρη Ε., 2007, Φύλο και μετανάστευση: Η καθημερινή ζωή των μεταναστριών από 
την Αλβανία και την Ουκρανία, τόμ. ΙΙ, Αθήνα, Gutenberg/ΚΕΚΜΟΚΟΠ. 

Καρύδης Β., 1996, Η εγκληματικότητα των μεταναστών στην Ελλάδα, Αθήνα, Παπαζή-
σης.

Κούρτοβικ Ι., 2001, «Μετανάστες: ανάμεσα στο δίκαιο και τη νομιμότητα  (Δελτίο Εγκλη-
ματικότητας)», στο Μαρβάκης Α., Παρσάνογλου Δ., Παύλου Μ. (επιμ.), Μετανάστες 
στην Ελλάδα, Αθήνα, Ελληνικά Γράμματα.

Λαζαρίδου Γ., 1995, «Οικιακές βοηθοί από Φιλιππίνες και Αλβανία», Ευρωπαϊκό Φό-
ρουμ Αριστερών Γυναικών (επιμ.), Εθνικισμός, ρατσισμός, φύλο, Θεσσαλονίκη, Πα-
ρατηρητής, σ. 47-75.

Mohanty C. T., 2006 (1995), «Φεμινιστικές συναντήσεις: Εν-τοπίζοντας την πολιτική της 
εμπειρίας», στο Αθηνά Αθανασίου (επιμ.), Φεμινιστική θεωρία και πολιτισμική κριτι-
κή, Αθήνα, Νήσος, σ. 473-492. 

Morice A., 2001, «Παγκοσμιοποιημένη εργασία: Από την παγκοσμιοποιημένη μετανάστευ-
ση στις ποσοστώσεις», εφημ. Ελευθεροτυπία (Le Monde), 7/1/2001.

Παπαταξιάρχης Ε., Τοπάλη Π., Αθανασοπούλου Α., 2009, Κόσμοι της οικιακής εργασί-
ας: Φύλο, μετανάστευση και πολιτισμικοί μετασχηματισμοί στην Αθήνα του πρώιμου 
21ου αιώνα, Αθήνα, Αλεξάνδρεια.

Sassen S., 2003, Χωρίς έλεγχο; Η εθνική κυριαρχία, η μετανάστευση και η ιδιότητα του 
πολίτη την εποχή της παγκοσμιοποίησης, μτφρ. Π. Παπανδρέου, Αθήνα, Μεταίχμιο.

Spivak G. C., 2006 (1987), «Η γαλλική φεμινιστική θεωρία σε διεθνές πλαίσιο αναφοράς», 
μτφρ. Π. Μαρκέτου, στο Α. Αθανασίου (επιμ.), Φεμινιστική θεωρία και πολιτισμική 
κριτική,  Αθήνα, Νήσος, σ. 235-279.  

Τοπάλη Π., 2006, «Ασύμπτωτες σχέσεις: Φιλιππινέζες οικιακές βοηθοί και Ελληνίδες ερ-



34	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

γοδότριες στην Αθήνα», στο Παπαταξιάρχης Ε. (επιμ.), Περιπέτειες της ετερότητας, 
Αθήνα, Αλεξάνδρεια, σ. 297-323.

Τσιμουρής Γ., 2009, «Ανθρωπολογικές προσεγγίσεις της μετανάστευσης στη μεταπολεμι-
κή Ελλάδα: Ορισμένες υποθέσεις για μια αργοπορημένη σχέση», στο Δ. Γκέφου-Μα-
διανού (επιμ.), Όψεις ανθρωπολογικής έρευνας: Πολιτισμός, ιστορία, αναπαραστά-
σεις, Αθήνα, Ελληνικά Γράμματα, σ. 293-313.

Τσιμπιρίδου Φ., 1995/6, «Η εθνικιστική ιδεολογία στις συλλογικές αναπαραστάσεις: Έμ-
φυλοι ρόλοι και σεξουαλικότητα μέσα από το λόγο των πολιτιστικών φορέων μιας 
ακριτικής πόλης», Δίνη, 8, σ. 153-179.

Ψημμένος Ι., Σκαμνάκης, Χ., 2008, Οικιακή εργασία των μεταναστριών και κοινωνική 
προστασία: Η περίπτωση των γυναικών από την Αλβανία και την Ουκρανία, Αθήνα, 
Παπαζήσης.  

Ξενόγλωσση
Ahmed S., 2000, Strange encounters: Embodied others in post-coloniality, Νέα Υόρκη, Routledge. 
Ahmed S. C. C., Fortier A.-M., Sheller M. (eds), 2003, Uprootings/Regroundings: Questions of 

home and migration, Οξφόρδη, Berg.
Aleinikoff A., 1995, «State-centered refuge law: From resettlement to containment», in Daniel E. 

V. and Knudsen J. C. (eds), Mistrusting refugees, Berkeley, University of California Press.
Anderson B., 2002, «The new world disorder», in Joan Vincent (ed.), The Anthropology of Poli-

tics: A reader in Ethnography theory and critique, London, Blackwell.
Anderson B., 2000, Doing the dirty work? The global politics of domestic labor, Νέα Υόρκη, 

Zed Books.
Andrijasevic R., 2009, «Sex on the move: Gender, subjectivity and differential inclusion», Subjec-

tivity, 29 (1), pp. 389–406.
Andrijasevic R., 2007, «Beautiful dead bodies: Gender, migration and representation in anti-traf-

ficking campaigns», Feminist Review, 86, pp. 24–44.
Andrijasevic R., 2003, «The difference borders make: (Il)legality, migration and trafficking in 

Italy among Eastern European women in prostitution»,  in Ahmed et al., ό.π., pp. 251-271. 
Athanasiou A., 2012, «Who” is that name? Subjects of gender and queer resistance, or the desire to 

contest», European Journal of English Studies, Special Issue «Gender Resistance», Evgenia 
Sifaki, Angeliki Spiropoulou (eds), pp. 199-213.

Athanasiou A., 2006, «Bloodlines: Performing the body of the “demos”, reckoning the time of the 
“ethnos”», Journal of Modern Greek Studies, Special Issue: «Ethnography and Greece in Late 
Modernity», Α. Καρακασίδου και Φ. Τσιμπιρίδου (eds), 24 (2), pp. 21-68.

Banks J. A., 2009, «Diversity, group identity, and citizenship education in a global age» 303-323, 
in J. Banks (ed.), The Routledge International Companion to multicultural education, Lon-
don, Routledge.

Bell V. (ed.), 1999, Performativity and belonging, Λονδίνο, Sage.
Benjamin W., 1992, Illuminations, Arendt H. (ed.), London, Fontana Press.
Berlant L., Freeman E., 1992, «Queer nationality», Boundary 2, 19 (1), pp. 149-180.
Biemann U., 2000, Been there and back to nowhere: Gender in transnational space, Βερολίνο, 

B Books.
Brown W., 2006, Regulating aversion: Tolerance in the age of empire and identity, Πρίνστον, 

Princeton University Press. 



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 35

Butcher K. F., Morrison Piehl A., 1998, «Recent immigrants: Unexpected implications for crime 
and incarceration», Industrial and Labor Relations Review, 51 (4), pp. 654-679.

Butler J., 1997, Excitable speech: A politics of the performative, Νέα Υόρκη, Routledge. 
Butler J., Spivak G. C., 2007, Who sings the nation-state?: Language, politics, belonging, Σικάγο, 

Seagull Books. 
Caton C. S. and Zacka B., 2010, «Ghraib, the security apparatus, and the performativity of power», 

American Ethnologist,  37 (2), pp. 203-211.
Cheah P., Robbins B. (eds), 1998, Cosmopolitics: Thinking and feeling beyond the nation, 

Μινεάπολις, University of Minnesota Press.
Chiang M., 1998, «Coming out into the global system: Postmodern patriarchies and transnational 

sexualities in the Wedding Banquet», in David Eng, Alicia Hom (eds), Queer in Asian Ameri-
ca, Φιλαδέλφεια, Temple University Press, pp. 374-397. 

Colson E., 2003, «Forced migration and the anthropological response», Journal of Refugee Stud-
ies, 16 (1), pp. 1-18.

De Genova N., 2010, «The queer politics of migration: Reflections on “illegality” and incorrigibil-
ity», Studies in Social Justice, 4 (2), pp. 101-126.

Deleuze G., 1992, «Postscript on the societies of control», October, 59, pp. 3-7.
Douglas M., 2002, Purity and danger: An analysis of concepts of pollution and taboo, London, 

Routledge.
Ehrenreich B., Hochschild, A. R. (eds), 2003, Global women: Nannies, maids and sex workers in 

the new economy, Νέα Υόρκη, Granta.
Eng D., 1997, «Out here and over there: Queerness and diaspora in Asian American Studies», 

Social Text, 15 (3-4), pp. 31-52.
Fantone L., 2006, «A different precarity: Gender and generational conflicts in contemporary Italy». 
Διαθέσιμο στο: http://precariousunderstanding.blogsome.com/2007/01/05/a-different-precarity/
Fassin D., 2001, «The biopolitics of otherness», Anthropology Today, 17 (1), pp. 3-7.  
Fassin D., 2005, «The truth from the body: Medical certificates as ultimate evidence for asylum 

seekers», American Anthropologist, 107  (4), pp. 597-608.
Federici S., 2006, «Precarious labor: A feminist viewpoint». Διαθέσιμο στο: http://inthemiddle-

ofthewhirlwind.wordpress.com/precarious-labor-a-feminist-viewpoint/. 
Ferguson J. και Akhil G., 2005, «Spatializing states: Toward an ethnography of neoliberal gov-

ernmentality», in Jonathan Xavier Inda (ed.), Anthropologies of modernity: Foucault, govern-
mentality  and life politics, Οξφόρδη, Blackwell, pp. 105-131.

Fortier A.-M., 2008, Multicultural horizons: Diversity and the limits of the civil nation, Νέα 
Υόρκη, Routledge.

Fortier A.-M., 2003, «Making home: Queer migrations and motions of attachment», in Ahmed et 
al, ό.π., pp. 115-135. 

Gopinath G., 2005, Impossible desires: Queer diasporas and South Asian public cultures, Dur-
ham, Duke University Press.

Gopinath G., 2003, «Nostalgia, desire, diaspora: South Asian sexualities in motion», in Ahmed et 
al, ό.π., pp. 137-156. 

Gopinath G., 1997, «Homo-economics: Queer sexualities in a transnational frame», in Rosemary 
M. George (ed.), Burning down the house: Recycling domesticity, Νέα Υόρκη, Westview/
Harper Collins, pp. 102-122. 

Hantzaroula P., 2008, «Perceptions of work in Albanian immigrants testimonies and the structure 
of domestic work in Greece», in Helma Lutz (ed.), Migration and domestic work: A European 
perspective on a global theme, Aldershot, Ashgate, pp. 61-76. 



36	 Αθηνά Αθανασίου, Γιώργος Τσιμουρής

Hart K., Ortiz O., 2008, «Anthropology in the financial crisis», Anthropology Today, 24 (6), pp. 
1-3.

Hart K., 2012, «The roots of global economic crisis», Anthropology Today, 28 (2), pp. 1-3.
Higham J., 1988, Strangers in the land: patterns of American nativism 1825-1925, New Brun-

swick, Rutgers University Press,
Hill D., 2003, «Global neo-liberalism, the deformation of education and resistance», Journal for 

Critical Education Policy Studies, 1(1), pp. 1-28.
Hobsbawm E., 1990, Nations and nationalism since 1780: Programme, myth reality, New York, 

Cambridge University Press. 
Hyndman J., 2000, Managing displacement: Refugees and the politics of humanitarianism, 

Μινεάπολις, University of Minnesota Press. 
Kandiyoti D., 1994, «Identity and its discontents: Women and the nation», in Patrick Williams, 

Laura Chrisman (eds), Colonial discourse and post-colonial theory, Νέα Υόρκη, Columbia 
University Press, pp. 376-91.

Kapferer B., 2007, «Anthropology and the dialectic of the Enlightenment: A discourse on the 
definition and ideals of a threatened discipline», The Australian Journal of Anthropology, 18 
(1), pp. 72-96.

Khanna, R., 2010, «Unbelonging: In motion», Differences, 21(1), pp. 109-123.
Layoun M., 2001, Wedded to the Land? Gender, boundaries, and nationalism in crisis, Durham, 

Duke University Press. 
Luibheid E., Cantu Jr. L. (eds), 2005, Queer migrations: Sexuality, U.S. citizenship, and border 

crossings, Μινεάπολις, University of Minnesota Press.
Luibheid E. 2002, Entry denied: Controlling sexuality at the border, Μινεάπολις, University of 

Minnesota Press.
Malkki L., 1992, «National Geographic: The rooting of peoples and the territorialization of na-

tional identity among scholars and refugees», Cultural Anthropology, 7, pp. 24-44. 
Mallki L., 1995, Purity and exile: Violence, memory, and national cosmology among Hutu Refu-

gees in Tanzania, Chicago, University of Chicago Press.
Massey D., 1994, Space, place and gender, Cambridge, Polity. 
Mayer T. (ed.), 2000, Gender Ironies of nationalism: Sexing the nation, Νέα Υόρκη, Routledge.
McClintock A., 1995, Imperial leather: Race, gender and sexuality in the colonial context, Νέα 

Υόρκη, Routledge.
Next Genderation European Network, 2010, «Not in our name», http://www.nextgenderation.net/

projects/notinournames/english.html (accessed: April 10, 2010).  
Ong A., Collier S. (eds), 2005, Global assemblages: Technology, politics, and ethics as anthropo-

logical problems, Οξφόρδη, Blackwell.
Ong A., 1999, Flexible citizenship: The cultural logics of transnationality, Durham, Duke Uni-

versity Press. 
Ong A., Peletz M. (eds), 1995, Bewitching women, pious men: Gender and body politics in South-

east Asia, Μπέρκλεϊ, University of California Press. 
Papadopoulos D., Stephenson N., Tsianos V., 2008, Escape routes: Control and subversion in the 

21st Century, Λονδίνο, Pluto Press.
Papailias P., 2003, «Money of Kurbet is money of blood: The making of a ‘‘hero’’ of migration 

at the Greek-Albanian border», Journal of Ethnic and Migration Studies, 29, pp. 1058-1079.
Parreñas S. R., 2001, Servants of globalization: Women, migration and domestic work, Στάνφορντ, 

Stanford University Press.  



	 Χαρτογραφώντας τη βιοπολιτική των συνόρων	 37

Parreñas S. R., 2008, The force of domesticity: Filipina migrants and globalization, Νέα Υόρκη, 
NYU Press.

Quack S., Papagaroufali E., Thanopoulou M., 1993, Female repatriates from Eastern Europe: 
Comparing problems and strategies of occupational integration in Germany and Greece. Fi-
nal Report, Berlin and Athens. European Commission: Employment, Industrial Relations and 
Social Affairs DG V/A/3 - Equal Opportunities Unit. Document Ref.: V/410/94-EN.

Rabinow P. , Rose N., 2003, «Thoughts on the concept of biopower today». 
Διαθέσιμο στο: http://www.molsci.org/files/Rose_Rabinow_Biopower_Today.pdf
Rancière J., 2004, Disagreement: Politics and Philosophy, Μινεάπολις, University of Minnesota 

Press.
Rich A., 1986, Blood, bread, and poetry: Selected prose, 1979-1985, Νέα Υόρκη, Norton. 
Rose G., 1993, Feminism and Geography: The limits of geographical knowledge, Κέιμπριτζ, 

Polity Press. 
Said E., 1993, Culture and imperialism, London, Ghatto and Windus.
Sayad A., 2004, The suffering of the immigrant, London, Willey.
Schmitt C., 1985, Political Theology: Four chapters on the concept of sovereignty, Cambridge 

Mass, MIT Press.
Seremetakis N., 1996, «In search of the barbarians: Borders in pain», American Anthropologist, 

98(3), pp. 489-511.
Stoler A. L., 1989, «Making empire respectable: The politics of race and sexual morality in 20th-

century», American Ethnologist, 16(4), pp. 634-660. 
Strange S., 1986, Casino capitalism, Oxford, Blackwell.
Ticktin M., 2011, Casualties of care: Immigration and the politics of humanitarianism in France, 

Μπέρκλεϊ, University of California Press.
Walters W., 2006, «Border/controls, European», European Journal of Social Theory, 9 (2), pp. 

187-203.
Wimmer A. και Glick Schiller N. G., 2002, «Methodological nationalism and beyond: Nation-

state building, immigration and the social Sciences», Global Networks, 2 (4), pp. 301-334.
Woolf Virginia, 1966, «Professions for women«, Collected essays, Λονδίνο, Hogarth Press. 
Yuval-Davis N., Anthias, F. (eds), 1989, Women-nation-state. Λονδίνο, Women’s Press. 
Zetter  R.,  1988,  «Refugees and refugee studies: A label and agenda», Journal of Refugee Studies, 

1 (1), pp. 1-6.
Ziarek E. P., 2008, «Bare life on strike: Notes on the biopolitics of race and gender», South Atlan-

tic Quarterly, 107 (1), pp. 89-105. Διαθέσιμο στο: http://precariousunderstanding.blogsome.
com/2007/01/05/a-different-precarity/  





Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 39-55

Γεράσιμος Κακολύρης*

Η ηθική της φιλοξενίας: 
Ο Ζακ Ντεριντά για την απροϋπόθετη

και την υπό όρους φιλοξενία

Περίληψη

To κείμενο προσφέρει μια κριτική αποτίμηση των απόψεων του Ντεριντά 
περί φιλοξενίας. Για τον Γάλλο φιλόσοφο, η έννοια της φιλοξενίας διέπεται 
από μια αντινομία ή απορία. Αφενός, ο «υπερ-ηθικός» νόμος της «αληθι-
νής», «καθαρής» ή «απόλυτης» φιλοξενίας επιτάσσει την άνευ όρων δεξίω-
ση του ξένου. Αφετέρου, υπάρχουν οι υπό προϋποθέσεις νόμοι της φιλοξε-
νίας, όπως αυτοί συνήθως αποτυπώνονται στην πολιτική και το δίκαιο, που, 
ενώ θεσπίζουν ένα δικαίωμα και ένα καθήκον στη φιλοξενία, ταυτόχρονα 
θέτουν όρους. Για τον Ντεριντά, η υπεύθυνη πολιτική πράξη και απόφαση 
συνίσταται στην ανάγκη μιας αδιάλειπτης διαπραγμάτευσης ανάμεσα σε 
αυτές τις δύο ετερογενείς απαιτήσεις. Ενάντια στο προβληματικό καθο-
δηγητικό ιδεώδες της «απροϋπόθετης» φιλοξενίας, ο Κακολύρης αντιπρο-
τείνει μια συνεχή, ατελεύτητη προσπάθεια περιορισμού της βίας απέναντι 
στον ερχόμενο άλλον.

Λέξεις κλειδιά: Ντεριντά, φιλοξενία, απόφαση 

«Ίσως σας ξαφνιάζει που δεν είμαστε
φιλόξενοι», είπε ο άλλος,  

«δεν είναι, όμως, στις συνήθειές μας  
η φιλοξενία, δεν μας χρειάζονται οι ξένοι»

(Κάφκα, 1995: 22) 

*Λέκτορας Φιλοσοφίας στο Τμήμα Φιλοσοφίας, Παιδαγωγικής, Ψυχολογίας του 
Πανεπιστημίου Αθηνών.



40	 Γεράσιμος Κακολύρης

Αν μας προξενεί εντύπωση το παραπάνω παράθεμα από τον Πύρ-
γο του Κάφκα, είναι επειδή δεν μπορούμε να πιστέψουμε ότι υπάρ-
χει πολιτισμός, κοινωνία ή κοινότητα χωρίς μια αρχή φιλοξενίας. 
Εντούτοις, τι έχει απομείνει από αυτήν την αρχή φιλοξενίας σήμε-
ρα, τι χώρος έχει απομείνει για την ηθική εν γένει, όταν φράχτες 
υψώνονται στα σύνορα χωρών ή η ίδια η φιλοξενία μετατρέπεται 
σε έγκλημα; Γράφει ο Ζακ Ντεριντά (Jacques Derrida, 1930-2004) στο 
«Παραλείψεις του δικαιώματος στη δικαιοσύνη! (μα τι λείπει, λοι-
πόν, στους “χωρίς χαρτιά”;)» (1996) σχετικά με τη βίαιη επιβολή των 
«νόμων Ντεμπρέ»1 στους μετανάστες και σε εκείνους χωρίς δικαίω-
μα διαμονής:

«Θυμάμαι, πέρυσι, μια απαίσια ημέρα: ήταν σα να μου είχε κοπεί η 
ανάσα, όντως μια αναγούλα, όταν άκουσα για πρώτη φορά, αν και 
μόλις την καταλάβαινα, την έκφραση «αδίκημα φιλοξενίας». Στην 
πραγματικότητα δεν είμαι βέβαιος ότι την άκουσα, γιατί διερωτώμαι 
αν κάποιος μπόρεσε ποτέ να την προφέρει και να την βάλει στο στό-
μα του, αυτήν τη φαρμακερή έκφραση — όχι, δεν την άκουσα, μάλι-
στα μόλις και μετά βίας μπορώ να την επαναλάβω, τη διάβασα άφω-
νος σε ένα επίσημο κείμενο. Επρόκειτο για ένα νόμο που επιτρέπει τη 
δίωξη, και μάλιστα τη φυλάκιση, όσων παρέχουν κατάλυμα και βο-
ηθούν τους ξένους που βρίσκονται σε κατάσταση η οποία κρίνεται 
παράνομη. Αυτό το “αδίκημα φιλοξενίας” (ακόμη διερωτώμαι ποιος 
τόλμησε να συνδέσει αυτές τις λέξεις) επισύρει ποινή φυλάκισης. Τι 
γίνεται μια χώρα, διερωτάται κανείς, τι γίνεται μια κουλτούρα, τι γί-
νεται μια γλώσσα, όταν εδώ μπορεί κανείς να κάνει λόγο για “αδίκη-
μα φιλοξενίας”, όταν η φιλοξενία μπορεί να γίνει, ενώπιον του νόμου 
και των εκπροσώπων του, έγκλημα;» (Derrida, 2003: 130-1).

Κατά τη δεκαετία του 1990 και μέχρι το θάνατό του τον Οκτώ-
βριο του 2004 ο Γάλλος φιλόσοφος Ζακ Ντεριντά γράφει εκτεταμέ-
να για την ηθική της φιλοξενίας. Όπως συμβαίνει συχνά στο ύστε-

1. Το νομοσχέδιο του υπουργού Εσωτερικών της Γαλλίας, Ζαν-Λουί Ντεμπρέ (Jean-
Louis Debré), σχετικά με την είσοδο και την παραμονή των ξένων και των αιτούντων 
άσυλο, προέβλεπε, μεταξύ άλλων, την υποχρέωση των ιδιοκτητών ενός ακινήτου να 
δηλώνουν την άφιξη ή την αναχώρηση οποιουδήποτε ξένου («πιστοποιητικά παροχής 
καταλύματος», [«certificats d’hébergement»]). Η μη συμμόρφωση με αυτήν την υποχρέω-
ση θα εκλαμβανόταν ως «αδίκημα φιλοξενίας». Τελικά, ο «νόμος Ντεμπρέ» ψηφίστηκε 
την 24η Απριλίου 1997 τροποποιημένος όμως ως προς τη διάταξη για τα «πιστοποιητικά 
παροχής καταλύματος».



	 Η ηθική της φιλοξενίας	 41

ρο έργο του, βλέπουμε τον Ντεριντά να ανασύρει μια έννοια –εδώ 
αυτήν της φιλοξενίας– από αυτό που αποκαλεί ευρωπαϊκή ή ελλη-
νο-ρωμαιο-αβρααμική «κληρονομιά», για να αναφερθεί κριτικά σε 
συγκεκριμένα πολιτικοκοινωνικά πλαίσια. Σε αυτήν την περίπτωση 
είναι η αυξανόμενη εχθρότητα των ευρωπαϊκών κυβερνήσεων προς 
τους μετανάστες. Μέσω μιας ανάλυσης ταυτόχρονα ιστορικής, εν-
νοιολογικής και θεματικής, ο Ντεριντά αποβλέπει στην εξαγωγή της 
λογικής που διέπει την έννοια της φιλοξενίας. Η λογική που κατ’ αυ-
τόν λαμβάνει η έννοια της φιλοξενίας στη δυτική παράδοση έχει τη 
μορφή μιας έντασης ή μιας αντιφατικής διπλής προσταγής. Αφενός, 
υπάρχει ο απροϋπόθετος νόμος της απεριόριστης φιλοξενίας που μας 
ζητά, που μας επιτάσσει την άνευ όρων δεξίωση του άλλου, όποιος κι 
αν είναι αυτός, δηλαδή την παροχή φιλοξενίας στον ξένο χωρίς προ-
ϋποθέσεις, περιορισμούς ή ανταλλάγματα. Ο νόμος της απόλυτης, 
απροϋπόθετης, υπερβολικής φιλοξενίας, μας ζητά να πούμε «ναι» 
στον ερχόμενο ξένο, πριν από τον οποιοδήποτε προσδιορισμό της 
ταυτότητάς του, πριν από τη λήψη του οποιουδήποτε μέτρου που 
θα επιβάλει όρους στην άφιξη και την παραμονή του, ανεξαρτήτως 
του αν πρόκειται για ξένο, μετανάστη, προσκεκλημένο ή για απρό-
σμενο επισκέπτη. Αφετέρου, υπάρχουν οι υπό προϋποθέσεις νόμοι 
της φιλοξενίας (στον πληθυντικό), που, ενώ θεσπίζουν ένα δικαίωμα 
κι ένα καθήκον στη φιλοξενία, ταυτόχρονα θέτουν όρους και προ-
ϋποθέσεις, πολιτικές, δικαιικές ή ηθικές. Αυτοί οι όροι επιτάσσουν 
ότι το δικαίωμα πρέπει να δίνεται με προϋποθέσεις, όπως, για πα-
ράδειγμα, ότι πρέπει να υπάρχει κάποιος περιορισμός στο δικαίωμα 
εισόδου και διαμονής του ξένου. Το «δικαίωμα στη φιλοξενία» υπά-
γει τη φιλοξενία, την υποδοχή, το καλωσόρισμα που δίνεται στον 
ξένο σε ένα αυστηρό και περιοριστικό πλαίσιο. Ας μην ξεχνάμε ότι η 
αμοιβαιότητα του χρέους που διέπει αυτήν την έννοια της φιλοξενίας 
συνεπάγεται ότι ο φιλοξενούμενος δεν έχει μόνο δικαιώματα αλλά 
έχει, επίσης, υποχρεώσεις, πράγμα που καθίσταται εμφανές, όταν, 
για παράδειγμα, κάποιος τον μέμφεται για κακή ή αγνώμονα συμπε-
ριφορά. Άλλωστε, ο ξένος διασφαλίζει, από την άποψη του δικαίου, 
τη θέση (status) του φιλοξενούμενου ή του επισκέπτη, με το να είναι 
πρωτίστως και να παραμένει ένας ξένος. Παρόλα αυτά, το δικαίωμα 
στη φιλοξενία δεν είναι ένα απόλυτο δικαίωμα που αναγνωρίζεται 
ή παραχωρείται αυτοδικαίως ή απροϋπόθετα σε κάθε ερχόμενο, σε 
κάθε ξένο. Δεν είναι ο κάθε ξένος ευπρόσδεκτος, καλοδεχούμενος. 
Χωρίς το δικαίωμα στη φιλοξενία ή το δικαίωμα του ασύλου ο ξέ-



42	 Γεράσιμος Κακολύρης

νος μπορεί να εισέλθει σε μια χώρα ή στον «οίκο» κάποιου μόνο σαν 
«παράσιτο», μόνο παράνομα ή λαθραία, πράγμα για το οποίο μπο-
ρεί να συλληφθεί και να απελαθεί. Παράδειγμα ενός τέτοιου υπό 
προϋποθέσεις δικαιώματος στη φιλοξενία, είναι αυτό που αναγνω-
ρίζει ο Ιμμάνουελ Καντ στο «Τρίτο οριστικό άρθρο για την αιώνια 
ειρήνη» (Προς την αιώνια ειρήνη, 1795), όπου ορίζει την «καθολική 
φιλοξενία» ως «το δικαίωμα ενός ξένου, εξ αιτίας της άφιξής του 
στο έδαφος ενός άλλου, να μην τυγχάνει εχθρικής μεταχείρισης από 
αυτόν». Ο Καντ θα θελήσει αμέσως να διευκρινίσει ότι «[δ]εν είναι 
ένα δικαίωμα μόνιμου επισκέπτη αυτό για το οποίο ο ξένος μπορεί 
να εγείρει απαίτηση» αλλά «ένα δικαίωμα επίσκεψης, ένα δικαίωμα 
κοινωνικής συναναστροφής που έχουν όλοι οι άνθρωποι, δυνάμει 
του δικαιώματος της κοινής κατοχής της επιφάνειας της γης» (Καντ, 
2006: 81).2 Ένα δικαίωμα διαμονής θα απαιτούσε μια ειδική συν-
θήκη μεταξύ κρατών, πράγμα που θα προϋπέθετε ότι ο ξένος είναι 
πολίτης ενός άλλου κράτους. Στην «υπό όρους» φιλοξενία του Καντ, 
ο Ντεριντά θα αντιτάξει την «απροϋπόθετη» ή «καθαρή» φιλοξενία, 
η οποία δεν αποβλέπει να προσδιορίσει την ταυτότητα του νεοεισερ-
χόμενου, ακόμη κι αν αυτός δεν είναι πολίτης. 

Για τον Ντεριντά, η απόλυτη ή απροϋπόθετη φιλοξενία προϋπο-
θέτει μια ρήξη με τη φιλοξενία με την τρέχουσα σημασία, δηλαδή με 
την υπό όρους φιλοξενία, με το δικαίωμα στη φιλοξενία ή τη συνθή-
κη φιλοξενίας. Όπως υπογραμμίζει στο Περί Φιλοξενίας: «Η απόλυ-
τη φιλοξενία απαιτεί να ανοίξω το σπίτι μου και να προσφέρω, όχι 
μόνο στον ξένο (εφοδιασμένο με ένα επώνυμο, με το νομικό καθε-
στώς του ξένου, κ.λπ.) αλλά και στον απόλυτα άγνωστο, ανώνυμο 
“άλλο”, έναν τόπο “χωρίς να του ζητήσω αμοιβαιότητα (την ένταξή 
του σε μια συνθήκη)” ή χωρίς να ζητήσω να μάθω ακόμη και το όνο-
μά του» (Ντεριντά, 2006: 33-35).

2. Παρόλο που ο περιορισμός από τον Καντ του «δικαιώματος φιλοξενίας» σε «δι-
καίωμα επίσκεψης» και όχι σε «δικαίωμα εγκατάστασης» αποτελεί σήμερα συνηθισμέ-
νη πρακτική των κρατών, εντούτοις δεν θα πρέπει να μας διαφεύγει το ιστορικό πλαίσιο 
εντός του οποίου γράφει ο Καντ, το οποίο δεν είναι άλλο από αυτό της βίαιης κατάκτη-
σης από τους Ευρωπαίους των λαών των Νέων Χωρών, και το οποίο έχει κατά νου όταν 
περιορίζει αυτό το δικαίωμα. Γράφει, για παράδειγμα: «Αν με τούτο συγκρίνει κανείς 
την αφιλόξενη συμπεριφορά των εκλεπτυσμένων, κατά βάση εμπορικών, κρατών της 
ηπείρου μας, τότε η αδικία που διαπράττουν αποδεδειγμένα κατά την επίσκεψή τους σε 
ξένες χώρες και λαούς (η οποία γι’ αυτούς ισοδυναμεί με την κατάκτηση των τελευταί-
ων) φτάνει μέχρι τα όρια του τρόμου» (Καντ, 2006: 82-3).



	 Η ηθική της φιλοξενίας	 43

Ο Ντεριντά μας υπενθυμίζει ότι, παρόλο που η φιλοξενία αρχίζει 
με το ερώτημα που απευθύνει ο οικοδεσπότης στον ερχόμενο («κάτι 
που φαίνεται πολύ ανθρώπινο κι ενίοτε εκφράζει αγάπη […] πες μου 
το όνομά σου, πώς πρέπει να σε αποκαλώ εγώ που σε καλώ, εγώ που 
έχω την επιθυμία να σε καλέσω με το όνομά σου;») (Ντεριντά, 2006: 
37), εντούτοις, προκειμένου να δεξιωθούμε κάποιον ξένο, σύμφωνα 
με τους νόμους της υπό όρους φιλοξενίας, αρχίζουμε ρωτώντας το 
όνομά του, επιβάλλοντάς του κατά αυτόν τον τρόπο να δηλώσει την 
ταυτότητά του και να δώσει εγγυήσεις για τον εαυτό του, κάτι που 
μπορεί να συνοψιστεί στην εξής φράση: «Πρόσεχε, πώς θα συμπε-
ριφερθείς, γιατί τώρα ξέρω το όνομά σου». Το να ρωτώ, όμως, να 
μάθω ποιος είναι ο άλλος προτού αποδεχθώ ή απορρίψω την υπο-
χρέωσή μου να τον δεξιωθώ, σημαίνει, σύμφωνα με τον Ντεριντά, 
να καθιστώ την ηθική μου υποχρέωση εξαρτώμενη από εμένα και τη 
γνώση που εγώ έχω για τον άλλο. Η φιλοξενία, εντούτοις, για να εί-
ναι «πραγματική» φιλοξενία, δεν πρέπει να κάνει διακρίσεις, πρέπει 
να υποδέχεται τον οποιοδήποτε, πράγμα που σημαίνει ότι έτσι δια-
κινδυνεύει πάντα να ανοίγει την πόρτα στην ίδια της την κατάλυση, 
εφόσον ο ερχόμενος άλλος μπορεί ακόμη και να καταστρέψει τον 
οίκο που θα τον δεξιωθεί. Για τον Ντεριντά, η «καθαρή» φιλοξενία 
είναι ένα ρίσκο, επειδή δεν μπορούμε να καθορίσουμε ποιος θα είναι 
ο φιλοξενούμενός μας ή πώς θα συμπεριφερθεί ως φιλοξενούμενος. 

Αν και αυτά τα δύο καθεστώτα νόμου, του νόμου της απροϋ-
πόθετης φιλοξενίας και των νόμων της υπό όρους φιλοξενίας είναι 
«ετερογενή», αντιφατικά και δεν ανάγονται το ένα στο άλλο, εντού-
τοις ανακαλούν το ένα το άλλο. Αυτό διότι, αφενός, οι υπό προϋπό-
θεση νόμοι της φιλοξενίας θα έπαυαν να είναι νόμοι της φιλοξενίας, 
αν δεν καθοδηγούνταν από το νόμο της απροϋπόθετης φιλοξενίας, 
«αν δεν εμπνέονταν από αυτόν, αν δεν προσέβλεπαν σ’ αυτόν, αν 
μάλιστα δεν τον απαιτούσαν». Για τον Ντεριντά, η ηθική και πολι-
τική δράση χρειάζεται να σχετίζεται με μια στιγμή απροϋπόθετης ή 
άπειρης ευθύνης, προκειμένου να μην αναχθεί στις απαιτήσεις της 
στιγμής, δηλαδή πρέπει να βασίζεται σε μια στιγμή καθολικότητας 
που υπερβαίνει τις πραγματιστικές απαιτήσεις του συγκεκριμένου 
πλαισίου. Συνεπώς, οι νόμοι της φιλοξενίας χρειάζονται το νόμο της 
απόλυτης φιλοξενίας για να τους θέτει και να τους διατηρεί σε μια 
ακατάπαυστη προοδευτική κίνηση, να τους βελτιώνει.

Αφετέρου, χωρίς τους υπό προϋπόθεση νόμους ενός δικαιώμα-
τος κι ενός καθήκοντος στη φιλοξενία, ο νόμος της απροϋπόθετης 



44	 Γεράσιμος Κακολύρης

φιλοξενίας θα κινδύνευε να παραμείνει αφηρημένος, αναποτελε-
σματικός, ευσεβής πόθος, ουτοπία. Για να μπορέσει να μετατραπεί 
από δέον-είναι σε είναι, ο νόμος της απροϋπόθετης φιλοξενίας πρέ-
πει να γίνει ενύπαρκτος, αποτελεσματικός, συγκεκριμένος, καθορι-
σμένος. Ως εκ τούτου, χρειάζεται τους νόμους, οι οποίοι εντούτοις, 
μέσω του προσδιορισμού ορίων, εξουσιών, δικαιωμάτων και καθη-
κόντων, τον παραβιάζουν, τον απειλούν, τον διαφθείρουν ή τον «δι-
αστρέφουν». 

Για τον Ντεριντά, η διαστρεψιμότητα (pervertibilité) του νόμου 
της φιλοξενίας απορρέει από τη σταθερή συνεργία μεταξύ της πα-
ραδοσιακής φιλοξενίας, φιλοξενίας με την τρέχουσα σημασία, και 
της δύναμης-εξουσίας (pouvoir) αυτού που φιλοξενεί. Δεν υπάρχει 
φιλοξενία –με την κλασική σημασία του όρου– χωρίς την κυριαρχία 
αυτού που δεξιώνεται πάνω στο σπίτι του, πάνω σε αυτό που θεωρεί 
«χώρα του». Ως εκ τούτου, υπάρχει ένας ουσιώδης «αυτοπεριορι-
σμός» ενσωματωμένος στην ιδέα της φιλοξενίας που διατηρεί την 
απόσταση ανάμεσα σε αυτό που ανήκει στον οικοδεσπότη και τον 
ξένο, ανάμεσα στη δύναμη-εξουσία του οικοδεσπότη να παραμένει 
κύριος του οίκου του και της πρόσκλησης του άλλου σε αυτό. 

Όπως παρατηρεί ο John Caputo στο Deconstruction in a Nutshell: 

«όταν ο οικοδεσπότης λέει στον φιλοξενούμενο, “σα στο σπίτι σου!”, 
αυτό […] σημαίνει: παρακαλώ νιώσε σα στο σπίτι σου, πράξε σα στο 
σπίτι σου, αλλά, να θυμάσαι, αυτό δεν είναι αλήθεια, αυτό δεν είναι 
το δικό σου σπίτι, αλλά το δικό μου, και αναμένεται από εσένα να 
σεβαστείς την ιδιοκτησία μου» (Caputo, 1997: 111).

Η κατοχή ή κυριότητα ενός χώρου, είτε πρόκειται για ένα σπίτι 
είτε για μια χώρα, αποτελεί το εκ των ων ουκ άνευ της φιλοξενίας. 
Θα έλεγε κανείς ότι υπάρχουν μόνον ελάχιστα ψήγματα φιλοξενίας 
έως και καθόλου φιλοξενία στο να προσκαλεί κάποιος μια μεγάλη 
παρέα φιλοξενουμένων σε ένα δημόσιο χώρο, π.χ. σε μια παραλία. 
Εν τούτοις, ενώ η κατοχή ή κυριότητα ενός χώρου αποτελεί βασικό 
όρο δυνατότητας της φιλοξενίας, ταυτόχρονα περιορίζει τη φιλο-
ξενία. Κάθε φορά που λέω στον άλλον «έλα, κόπιασε!» δεν κάνω 
τίποτ’ άλλο από το να επιβεβαιώνω τη δύναμη-εξουσία μου πάνω 
στον φιλοξενούμενό μου, πράγμα που απορρέει από την κατοχή ή  
την κυριότητα του χώρου του οποίου προσκαλώ τον άλλο να διαβεί 
την πόρτα. Η δυνατότητα της φιλοξενίας εδράζεται σε μια ασύμμε-
τρη, άνιση σχέση ανάμεσα στον οικοδεσπότη και τον φιλοξενούμε-



	 Η ηθική της φιλοξενίας	 45

νο: ο πρώτος είναι ο κύριος του οίκου του, ενώ ο δεύτερος προσέρ-
χεται σε αυτόν απλώς με την ιδιότητα του επισκέπτη. 

Επομένως, η φιλοξενία αρχίζει με μια προϋπόθεση, που είναι η 
κυριότητα ενός οίκου εκ μέρους του οικοδεσπότη (όπως, άλλωστε, 
μαρτυρεί και η λέξη «οικοδεσπότης»). Αυτή είναι μια «προϋπόθεση» 
που, σύμφωνα με τον Ντεριντά, βαρύνει την υπό όρους φιλοξενία. Η 
δική μας αντίρρηση είναι ότι όχι μόνο η υπό όρους φιλοξενία αλλά 
η φιλοξενία εν γένει δεν μπορεί ποτέ να είναι απροϋπόθετη, ακρι-
βώς γιατί προϋποθέτει την κατοχή ή την κυριότητα ενός οίκου από 
την πλευρά του οικοδεσπότη. Η ιδέα της απροϋπόθετης φιλοξενί-
ας, η οποία από την ίδια τη φύση της αποκλείει κάθε προϋπόθεση, 
δεν είναι μόνο «αδύνατη» (όπως θα δούμε να υποστηρίζει ο ίδιος ο 
Ντεριντά) αλλά είναι και άτοπη, άσκεπτη, εφόσον δεν μπορούμε να 
σκεφτούμε μια φιλοξενία η οποία να μην προϋποθέτει την κατοχή ή 
την κυριότητα ενός οίκου, δηλαδή την ύπαρξη ενός οικοδεσπότη με 
όλη εκείνη τη δύναμη που τον περιβάλλει και τον καθιστά ικανό να 
φιλοξενεί. 

Αλλά ας επιστρέψουμε στον Ντεριντά και στη σχέση φιλοξενίας 
και δύναμης-εξουσίας. Επειδή δεν υπάρχει, επίσης, φιλοξενία χω-
ρίς χρονικούς περιορισμούς (δεν μπορεί, για παράδειγμα, να επι-
σκεφθεί κάποιος ως φιλοξενούμενος το σπίτι κάποιου άλλου και να 
εγκατασταθεί εκεί για πάντα), όπως δεν υπάρχει φιλοξενία χωρίς 
αριθμητικούς περιορισμούς (δεν μπορεί, για παράδειγμα, κάποιος 
να είναι προσκεκλημένος σε ένα σπίτι και να φέρει μαζί του όλους 
τους συγγενείς και όλους τους φίλους του), ο οικοδεσπότης ασκεί 
την κυριαρχία του με το να επιλέγει, να φιλτράρει, να διαλέγει τους 
καλεσμένους του, τους επισκέπτες του ή τους φιλοξενούμενούς του, 
εκείνους στους οποίους αποφασίζει να προσφέρει το δικαίωμα επί-
σκεψης ή φιλοξενίας, αλλά και με το να ορίζει το διάστημα για το 
οποίο μπορούν να παραμείνουν. 

Συνεπώς, υπάρχει πάντα κάποια μορφή εχθρότητας, έστω και ελά-
χιστης, σε κάθε πράξη φιλοξενίας, δηλαδή η φιλοξενία φέρει πάντα 
εντός της το αντίθετό της, με αποτέλεσμα να αποτελεί μια ορισμένη 
«φιλοεχθροξενία» («hostipitalité»), πράγμα που αντανακλάται, άλλω-
στε, και στην ετυμολογία της. Η γαλλική και η αγγλική λέξη για τη «φι-
λοξενία» είναι «hospitalité» και «hospitality» αντίστοιχα ενώ και οι δύο 
προέρχονται από τη λατινική λέξη hospes, που σχηματίζεται από το 
hostis, που αρχικά σήμαινε τον «ξένο» και στη συνέχεια έλαβε την έν-
νοια του εχθρού ή του «εχθρικού» ξένου (hostilis), και τη λέξη pets (potis, 



46	 Γεράσιμος Κακολύρης

potes, potentia), το να έχει κάποιος δύναμη.3 Συνεπώς, ο αποκλεισμός, 
η αδικία, μια ορισμένη βία, και δη μια ορισμένη «επιορκία» απέναντι 
στον απόλυτο νόμο της φιλοξενίας αρχίζει αμέσως, από το κατώφλι 
του δικαιώματος στη φιλοξενία. Παρόλα αυτά, ο Ντεριντά υπογραμ-
μίζει ότι χωρίς την ύπαρξη ενός οικείου χώρου, ο οποίος από τη φύση 
του θέτει όρια στη φιλοξενία, ενώ κάποιες φορές δίνει την εικόνα μιας 
εγωιστικής κι εξαντλητικής κλειστότητας ή απομόνωσης δεν υπάρχει, 
στην πραγματικότητα, πύλη φιλοξενίας, δηλαδή δεν υπάρχει δικαίω-
μα και χρέος φιλοξενίας. Εδώ θα πρέπει να είμαστε προσεκτικοί γιατί 
είναι πολύ εύκολο, διαβάζοντας το έργο του Ντεριντά, να οδηγηθούμε 
στο συμπέρασμα ότι η αποδόμηση των εννοιακών διχοτομιών καθιστά 
κάθε μορφή συνόρων ή ορίων εξ ολοκλήρου αμφισβητήσιμη. Η ολο-
κληρωτική εξάλειψη των ορίων θα εξάλειφε το κατώφλι διαμέσου του 
οποίου η συσχέτιση με τον άλλο καθίσταται δυνατή, όπως και κάθε 
έννοια ευθύνης προς τον άλλο που απορρέει από μια τέτοια συσχέτιση. 
Για τον Ντεριντά, η δυνατότητα της υπεύθυνης πράξης εδράζεται στη 
διαπερατότητα, τη διέλευση των ορίων, αλλά όχι στην εξάλειψή τους. 
Δεν είναι παρά το κάλεσμα του άλλου που έρχεται απέξω και που ζητά 
να διαβεί την πόρτα του οίκου μας –μια πόρτα, η οποία συγκροτεί το 
όριο ανάμεσα στο μέσα και το έξω και της οποίας το άνοιγμα υπόκει-
ται στη δύναμη-εξουσία μας– που μας τοποθετεί σε μια θέση ευθύνης. 
Συνεπώς, για τον Ντεριντά, το κατώφλι, η πόρτα του οίκου, είναι η 
σκηνή στην οποία λαμβάνει χώρα το «δράμα» της ανταπόκρισης στο 
κάλεσμα του άλλου, της φιλοξενίας και της ευθύνης. 

Μέσα σε αυτό το πνεύμα, ο Ντεριντά αναφέρεται στην «παρείσ-
δυση» του «ελεγχόμενου ιδιοκτησιακού και περιοροθετημένου» χώ-
ρου του σπιτιού από τις συνεχώς αναπτυσσόμενες τεχνολογίες, αλλά 
και από τη «μοιραία διαστροφή» της κρατικής βίας ή του δικαίου, 
που έχει ως αποτέλεσμα την «εξάλειψη του ορίου μεταξύ του ιδιω-
τικού και του δημοσίου, του μυστικού και του φαινομενικού, του 
σπιτιού (που καθιστά δυνατή τη φιλοξενία) και της παραβίασης ή 
της αδυνατότητας του σπιτιού». Αυτή η «παρείσδυση» έχει ως απο-
τέλεσμα να «απαγορεύει τη φιλοξενία, το δικαίωμα στη φιλοξενία» 
(Ντεριντά, 2006: 83).

Ως εκ τούτου, η επιθυμία του οικείου χώρου, η οποία, σύμφωνα με 
τον Ντεριντά, «δεν συνδέεται κατ’ ανάγκη με αυτά τα σχήματα και 

3. Ο Ντεριντά ακολουθεί την ετυμολογία που δίνει ο Emil Benveniste, στο Le vocabulaire 
des institutions indo-européennes I, 1969, Παρίσι, Minuit, 1969, κεφ. 7, «L’hospitalité».



	 Η ηθική της φιλοξενίας	 47

τα συνθήματα που λέγονται εθνικισμός, συντηρητισμός» (Ντεριντά, 
1998: 103), δεν είναι, τελικά, αρνητική, αφού συνιστά όρο δυνατό-
τητας της φιλοξενίας, αλλά και συνάμα όρο αδυνατότητάς της στην 
απόλυτη, απροϋπόθετη μορφή της. Αυτό που απαιτείται, συνεπώς, 
είναι μια συνεχής, αδιάλειπτη «διαπραγμάτευση», ένας «συμβιβα-
σμός», μια «συναλλαγή», που είναι, όμως, προς επινόηση ανάμεσα, 
αφενός, στην επιθυμία κατοχής και διατήρησης αυτού που καλούμε 
σπίτι μας ή χώρα μας, αφετέρου, στην άρση της δύναμης-εξουσίας 
μας επάνω τους. Όπως γράφει ο Ντεριντά στα Υπερηχογραφήματα 
της τηλεόρασης (1996): 

«Απαιτείται μια συναλλαγή, στο όνομα του δυσμεταχείριστου, στο 
όνομα του απροϋπόθετου, στο όνομα αυτού που δεν ανέχεται τη 
συναλλαγή, και αυτή είναι η δυσκολία. Η δυσκολία της σκέψης ως 
δυσκολία “πολιτική”» (Ντεριντά, 1998: 103).

Σύμφωνα με τον Ντεριντά, η ασυμμετρία μεταξύ της απροϋπόθε-
της και της υπό όρους φιλοξενίας διατηρεί τη φιλοξενία ως ένα δι-
αρκές διακύβευμα, αφού κάθε συγκεκριμένο συμβάν δεξίωσης του 
άλλου δεν μπορεί παρά να υπολείπεται των απαιτήσεων του απροϋ-
πόθετου νόμου της απεριόριστης φιλοξενίας. Όποια απόφαση κι αν 
πάρουμε σχετικά με τον ερχομό και την άφιξη του ξένου, η άπειρη 
υποχρέωση να καλωσορίσουμε τον άλλο, όποιος κι αν είναι αυτός, 
θα υπάρχει πάντα, και θα υπερβαίνει όλους τους φαινομενικά δι-
καιολογημένους περιορισμούς και τις προϋποθέσεις που θέτουμε 
στην άφιξή του και την παραμονή του. Η υπεύθυνη πολιτική δράση 
και απόφαση συνίσταται στην αναγκαιότητα μιας αδιάλειπτης «δι-
απραγμάτευσης» ανάμεσα στο νόμο της απροϋπόθετης φιλοξενίας 
που υπερβαίνει το δίκαιο, το καθήκον ή ακόμη και την πολιτική κι 
επιτάσσει να υποδεχτούμε τον ερχόμενο άλλον πέρα από όρους και 
προϋποθέσεις, και στους νόμους της φιλοξενίας, οι οποίοι μέσω του 
προσδιορισμού ορίων, εξουσιών, δικαιωμάτων και καθηκόντων, 
αψηφούν, καταστρατηγούν, μολύνουν το νόμο της απροϋπόθετης 
φιλοξενίας. 

Για τον Ντεριντά δεν υπάρχουν κανόνες βάσει των οποίων θα 
μπορούσε να αποφασίζει κάποιος κάθε φορά για το τι επιτάσσει η 
συγκυρία να πράξει χωρίς να πάψει να είναι φιλόξενος. Άλλωστε, οι 
κανόνες και οι γνώμονες, οι οποίοι έτσι κι αλλιώς ανήκουν αποκλει-
στικά στην περιοχή του «υπό όρους», θα μας εγκλώβιζαν διαπαντός 
στο ήδη υπάρχον. Η απόφαση της φιλοξενίας μού ζητά κάθε φορά 



48	 Γεράσιμος Κακολύρης

να εφευρίσκω το δικό μου κανόνα. Προϋπόθεση κάθε ηθικής ευθύ-
νης, σύμφωνα με τον Ντεριντά, είναι η συμπεριφορά κάποιου να μην 
υπαγορεύεται, προγραμματίζεται ή κανονίζεται από τίποτα που να 
της χρησιμεύει ως κανόνας που εφαρμόζεται μηχανικά. Διαφορετι-
κά, μπορεί κάποιος να φαίνεται φιλόξενος, αλλά δεν έχει αποφασίσει 
γι’ αυτό. Διότι, όπως υπογραμμίζει ο Ντεριντά στο «Responsabilité 
et hospitalité»: «Μόνο στο μέτρο που κάποιος εκκινεί από το τίπο-
τα», δηλαδή, από κανέναν προηγούμενο κανόνα, «το εφευρετικό ή 
ποιητικό συμβάν της φιλοξενίας έχει κάποια πιθανότητα να συμβεί» 
(Derrida, 1999:112). Προκειμένου να υπάρξει «πραγματικό» συμβάν 
φιλοξενίας, χρειάζεται να προσπαθήσουμε να καταστήσουμε αυτό 
που μας φαίνεται «αδύνατο» –δηλαδή την απροϋπόθετη φιλοξενία– 
δυνατό. Γράφει ο Ντεριντά στο «Comme si c’était possible, “within 
such limits”…»: 

«Όταν το αδύνατον γίνεται δυνατόν, το συμβάν λαμβάνει χώρα (δυ-
νατότητα του αδυνάτου). Μάλιστα, εδώ ακριβώς βρίσκεται, αδιαμ-
φισβήτητα, η παράδοξη μορφή του συμβάντος: αν ένα συμβάν είναι 
μόνο δυνατόν, με την κλασική σημασία του όρου, αν εγγράφεται 
στους όρους δυνατότητας, αν προκαλεί μόνο την επεξήγηση, την 
εκκάλυψη, την αποκάλυψη, την επιτέλεση του πράγματος που ήταν 
ήδη δυνατόν, τότε δεν είναι πια συμβάν. Για να λάβει χώρα ένα συμ-
βάν, για να είναι δυνατόν, πρέπει να είναι, ως συμβάν, ως επινόηση, 
η έλευση του αδυνάτου. Ιδού το πενιχρό προφανές, ένα προφανές 
που δεν είναι τίποτε λιγότερο από προφανές. Αυτό ακριβώς το προ-
φανές ποτέ δεν έπαυσε να με οδηγεί ανάμεσα στο δυνατόν και το 
αδύνατον. Αυτό ακριβώς το προφανές με έχει ωθήσει τόσο συχνά να 
μιλώ περί του όρου αδυνατότητας» (Derrida, 2001: 307).

Μέχρι στιγμής επιχειρήσαμε να δώσουμε μια ευμενή παρουσίαση 
της κατανόησης της φιλοξενίας από τον Ντεριντά. Στη συνέχεια θα 
θέλαμε να εστιάσουμε σε ορισμένα προβλήματα που θεωρούμε ότι 
υφίστανται με αυτήν την κατανόηση. Ένα πρόβλημα (ή για κάποιους 
άλλους «πλεονέκτημα») με την «υπερβολική» ηθική της φιλοξενίας 
του Ντεριντά είναι ότι μας αφήνει σε μια διαρκή κατάσταση «ένοχης 
συνείδησης» ή «ενοχής». Ο «απόλυτος», «υπερβολικός» νόμος της 
φιλοξενίας καθιστά κάποιον ανίκανο να είναι κάποτε αρκετά φιλό-
ξενος καθιστώντας τον, ως εκ τούτου, πάντα ένοχο λόγω αυτής της 
ανεπάρκειας της φιλοξενίας του. Αλλά είναι, επίσης, ένοχος για το 
ότι η φιλοξενία που παρέχει μπορεί να καταστεί μέσο επιβεβαίωσης 



	 Η ηθική της φιλοξενίας	 49

της κυριαρχίας του ή τρόπος θετικής αναγνώρισής του από τους άλ-
λους, εφόσον «κάποιος πάντα παίρνει δίνοντας». Επομένως, οφείλει 
κάποιος να ζητά, a priori, συγχώρεση για το πάντα «ελλιπές» δώρο 
της φιλοξενίας που προσφέρει, όπως οφείλει να ζητά συγχώρεση 
για την κυριαρχία ή την επιθυμία κυριαρχίας του μέσω του δώρου 
της φιλοξενίας. Σαν αποτέλεσμα, βλέπουμε ότι μια τέτοια ηθική όχι 
μόνο διατρέχεται από ένα καντιανισμό που βλέπει το ηθικό ως κα-
θαρότητα της βούλησης, αλλά μας αφήνει διαρκώς με ένα αίσθημα 
ενοχής. Όπως ο Ντεριντά δηλώνει στο «On Forgiveness: A Roundtable 
Discussion with Jacques Derrida»: «…δεν μπορείτε να με αποτρέψετε 
από το να έχω ένοχη συνείδηση, και αυτό είναι το κύριο κίνητρο της 
ηθικής μου και της πολιτικής μου» (Caputo et al, 2001:69). Εντού-
τοις, δεν γνωρίζουμε αν η ορθή απόκριση σε μια ηθική της «ήσυχης 
συνείδησης», σε μια ηθική που θέτει ευκρινή όρια στην ευθύνη μας 
έτσι ώστε να μας επιτρέπεται να κοιμόμαστε ήσυχα τα βράδια και 
να ζούμε έχοντας καθαρή συνείδηση, συνίσταται στο να την υπο-
καταστήσουμε με μια ηθική άπειρης ευθύνης, η οποία μας αφήνει 
πάντα σε μια κατάσταση «ένοχης συνείδησης». Είναι αλήθεια ότι 
δεν υπάρχουν a priori όρια στην ευθύνη μας. Παρόλα αυτά, υπάρ-
χουν όρια (για παράδειγμα, δεν μπορώ να ταΐσω όλα τα πεινασμέ-
να παιδιά του κόσμου). Δεν είμαι μια θεϊκή οντότητα, αλλά ένας 
θνητός που έχει ενσυναίσθηση της ευθραυστότητας κάθε έννοιας 
σχετικά με το ποιες ακριβώς είναι οι ευθύνες του. Αλλά έχω εξίσου 
ενσυναίσθηση ότι η κάθε μου ανταπόκριση στις ανάγκες των άλ-
λων δεν παύει να καθορίζεται από την περατότητά μου και από την 
τρέχουσα κατάστασή μου, όπως επίσης ότι έχω τις δικές μου ανά-
γκες και περιορισμούς. Η έκθεσή μου στις ανάγκες των άλλων δεν 
αποτελεί μια τεράστια, υπερβολική υποχρέωση, αλλά μάλλον μια 
πολυσύνθετη ανοιχτότητα σε αιτήματα ή εκκλήσεις, που απαιτούν 
όχι μόνο αναγνώριση των υποχρεώσεών μου αλλά, επίσης, εξέταση, 
διαπραγμάτευση, ερμηνεία καθώς και αναγνώριση τόσο των ευκαι-
ριών όσων και των περιορισμών για ανταπόκριση. Συνεπώς, το γε-
γονός ότι δεν υπάρχουν a priori όρια στην ευθύνη μου δεν σημαίνει 
αναγκαστικά ότι η ευθύνη μου είναι άπειρη και ότι, ως αποτέλεσμα, 
πρέπει να αισθάνομαι διαρκώς «ένοχος» ή να έχω «κακή συνείδη-
ση». Επιπλέον, μια τέτοια «υπερβολική» ηθική μάλλον καταλήγει να 
λέει ότι ποτέ κανείς δεν κάνει τίποτα το ηθικό.

Επίσης, αυτό που φαίνεται να παραβλέπει ο Ντεριντά είναι ότι, 
όσο περισσότερο καθίσταται «απόλυτη» ή «υπερβολική» η ηθική της 



50	 Γεράσιμος Κακολύρης

φιλοξενίας, τόσο περισσότερο μη ηθική γίνεται. Με το να επιτάσσει 
το απροϋπόθετο καλωσόρισμα του ξένου πέρα από κάθε διάκριση, η 
καθαρή ή απόλυτη φιλοξενία μπορεί να οδηγήσει όχι μόνο στην εξά-
λειψη ή την καταστροφή του οίκου αλλά ακόμα και στο θάνατο του 
οικοδεσπότη καθώς και των άλλων που μοιράζονται τον ίδιο οίκο 
μαζί του,4 εφόσον ο ερχόμενος άλλος μπορεί να είναι ένας δολοφό-
νος ή ένας εισβολέας. Αυτό είναι ένα ενδεχόμενο που αναγνωρίζει ο 
ίδιος ο Ντεριντά, αλλά που θεωρεί ως κάτι αναπόφευκτο και σίγου-
ρα όχι αρκετό για να τον καταστήσει καχύποπτο απέναντι στην ιδέα 
της απροϋπόθετης φιλοξενίας που προκρίνει. Υποστηρίζει λοιπόν 
στο «Hospitality, justice and responsibility»:

«Εάν, εντούτοις, υπάρχει καθαρή φιλοξενία ή καθαρό δώρο, οφείλει 
να συνίσταται σε αυτό το άνοιγμα χωρίς ορίζοντα, χωρίς ορίζοντα 
προσδοκίας, ένα άνοιγμα στο νεοφερμένο όποιος κι αν είναι […] 
Για να μπορέσει η απεριόριστη φιλοξενία να λάβει χώρα, πρέπει να 
αποδεχτείτε τον κίνδυνο να έρθει ο άλλος και να καταστρέψει τον 
χώρο [place], ξεκινώντας μια επανάσταση, κλέβοντας τα πάντα, ή 
δολοφονώντας τους πάντες. Αυτός είναι ο κίνδυνος της καθαρής 
φιλοξενίας» (Derrida, 2001: 70-1).

Εντούτοις, εάν «για να μπορέσει η απεριόριστη φιλοξενία να λά-
βει χώρα πρέπει να αποδεχτούμε τον κίνδυνο να έρθει ο άλλος και 
να καταστρέψει τα πάντα ή να δολοφονήσει τους πάντες», τότε ίσως 
χρειάζεται να αναρωτηθούμε εάν μια τέτοια (υπερ)ηθική της φιλο-
ξενίας είναι πραγματικά ηθική! 

Επιπλέον, το να μην προβαίνει κάποιος σε κανένα διαχωρισμό ή 
διάκριση ανάμεσα σε αυτό που καλωσορίζει και αυτό που δεν καλω-
σορίζει, αυτό που βρίσκει αποδεκτό κι αυτό που βρίσκει απαράδε-
κτο, όχι μόνο σημαίνει ότι έχει ενδώσει χωρίς επιφυλάξεις σε οτιδή-
ποτε του αντιτάσσεται βίαια και μπορεί να εξαφανίσει όλα αυτά που 
είναι δικά του, συμπεριλαμβανομένης της δυνατότητάς του να παρέ-
χει φιλοξενία, αλλά ότι έχει επίσης αποποιηθεί ολοσχερώς κάθε δυ-
νατότητα να καθίσταται υπεύθυνος, ως αποτέλεσμα των αποφάσεων 
που λαμβάνει, και να προβαίνει σε κρίσεις ή σε κριτικό στοχασμό. 

Φυσικά, δεν είναι πάντα εύκολο να πούμε εκ των προτέρων ποιος 
είναι ο καλός και ποιος ο κακός νεοεισερχόμενος, κάτι που περι-

4. Άλλωστε, ο οικοδεσπότης δεν έχει ευθύνη μόνο για τον ερχόμενο άλλο αλλά και 
για εκείνους τους άλλους με τους οποίους μοιράζεται τον οίκο του.



	 Η ηθική της φιλοξενίας	 51

πλέκει αρκετά την προτροπή του Richard Kearny ότι είναι «ανάγκη 
να διακρίνουμε όχι μόνο νομικά, αλλά και ηθικά ανάμεσα στους 
καλούς και τους κακούς επήλυδες [aliens]» (Kearny, 2006: 138). Ας 
θυμηθούμε τον Σωκράτη στο πρώτο βιβλίο της Πολιτείας, όπου 
αντιτάσσεται στο επιχείρημα του Πολέμαρχου ότι δικαιοσύνη είναι 
να ωφελείς τους φίλους σου και να βλάπτεις τους εχθρούς (334b) λέ-
γοντας: «Άραγε οι άνθρωποι δεν λαθεύουν σε τούτο, έτσι ώστε πολ-
λούς να τους νομίζουν καλούς ενώ δεν είναι και πολλούς το αντίθε-
το;» (334c). Δεν θα υπήρχε ανάγκη για απόφαση αν ήταν σαφές τι 
οφείλουμε να πράξουμε, ποιο είναι το καλό και ποιο το κακό ή ποιος 
είναι o καλόβουλος και ποιος ο κακόβουλος ξένος, ποιος ο άγιος 
και ποιος ο κακούργος. Κάθε απόφαση στοιχειώνεται από μια σκιά 
αμφιβολίας, από ένα ρίσκο. Με αυτή την έννοια, δεν θα μπορούσαμε 
να πούμε ότι η ξενοφοβία είναι, μεταξύ άλλων πραγμάτων, η αστό-
χαστη αλλά επικίνδυνη προσπάθεια εξάλειψης κάθε αγωνίας, κάθε 
ρίσκου από την απόφαση; 

Εντούτοις, εάν η ηθική αφορά την ευθύνη, η ηθική της απροϋπό-
θετης φιλοξενίας δεν μας αποκλείει από το να πάρουμε την οποια-
δήποτε απόφαση, και κατ’ επέκταση την οποιαδήποτε ευθύνη για τις 
αποφάσεις που παίρνουμε; Διότι η απροϋπόθετη φιλοξενία απαιτεί 
να μην αντιδρώ με έναν αρνητικό ή προστατευτικό τρόπο αλλά αυ-
τόματα πρέπει να καλωσορίζω τους πάντες και τα πάντα. Ως απο-
τέλεσμα, μια ηθική της απροϋπόθετης φιλοξενίας θα απέκλειε κάθε 
μορφή απόφασης και θα ισοδυναμούσε με μια απόλυτη αδιαφορία 
μπροστά σε αυτό που συμβαίνει. 

Ας δούμε με έναν πιο κριτικό τρόπο τώρα τη διάκριση στην οποία 
προβαίνει ο Ντεριντά μεταξύ απροϋπόθετης και υπό όρους φιλο-
ξενίας. Ακόμα κι αν λέει ότι οι δύο αυτές έννοιες της φιλοξενίας 
είναι «αδιαχώριστες», δεν αποφεύγει –πριν δηλώσει το αδιαχώριστό 
τους– να τις διαχωρίσει σε δύο απολύτως διακριτές δυνατότητες. Ως 
εκ τούτου, ο φιλόσοφος, που έχει ταυτίσει τον εαυτό του με την απο-
κάλυψη και την αποδόμηση της ιεραρχικής δυαδικής αντιθετικής 
λογικής της δυτικής μεταφυσικής, φαίνεται να εγκαθιστά μια δυαδι-
κή αντίθεση από μόνος του, αντίθεση άλλωστε που αναπαράγει την 
κλασική ιεραρχική δυαδική αντίθεση μεταξύ εμπειρικού και υπερ-
βατολογικού. Διότι πριν διακηρύξει ότι μεταξύ την απροϋπόθετης 
και της υπό όρους φιλοξενίας «υπάρχει διάκριση, ριζική ετερογέ-
νεια, αλλά επίσης αδυνατότητα διαχωρισμού» (Ντεριντά, 2006: 185) 
ο Ντεριντά έχει ήδη διαχωρίσει τη φιλοξενία σε αυτές τις δύο αντι-



52	 Γεράσιμος Κακολύρης

τιθέμενες δυνατότητες, όπου η πρώτη ταυτίζεται με την «καθαρότη-
τα» («καθαρή φιλοξενία»), την «αλήθεια» («αληθινή φιλοξενία» και 
το «απόλυτο» («απόλυτη φιλοξενία»), ενώ η δεύτερη ταυτίζεται με 
όλα εκείνα τα στοιχεία που απειλούν ή μολύνουν την «καθαρότητα» 
της πρώτης. Επιπλέον, όσο αναγκαία ή αναπόφευκτη κι αν θεωρεί 
ο Ντεριντά την ανάμειξη των δύο, είναι εμφανής η προτεραιότητα 
που αποδίδεται στην πρώτη, την «απροϋπόθετη» φιλοξενία, εφόσον 
είναι αυτή η οποία θα πρέπει να καθοδηγεί κάθε πράξη φιλοξενίας, 
ενώ η δεύτερη υποβιβάζεται στο επίπεδο της απλής αναγκαιότητας. 

Μια επιπλέον ένσταση που θα θέλαμε να εγείρουμε αφορά την 
ισοπεδωτική και ομοιογενοποιητική γλώσσα που χρησιμοποιεί ο 
Ντεριντά όταν αναφέρεται στην υπό όρους φιλοξενία. Άποψή μας 
είναι ότι η μεγάλη συνεισφορά του Ντεριντά στα όσα λέει για τη 
φιλοξενία βρίσκεται στην κατάδειξη της ύπαρξης μιας ορισμένης 
εχθρότητας σε κάθε πράξη φιλοξενίας. Παρόλα αυτά, η ολοσχερής 
αναγωγή της υπό όρους φιλοξενίας σε μια αδιαφοροποίητη οικο-
νομία εχθρότητας και κυριαρχίας αποτυγχάνει να αναγνωρίσει το 
τεράστιο εύρος μορφών που έχει λάβει ή μπορεί να λάβει η φιλοξενία 
μέσα στην ιστορία, κινούμενη από την υπερβολή μέχρι τον ακραίο 
υπολογισμό και την ανεξέλεγκτη εχθρότητα απέναντι σε ορισμέ-
νες «κατηγορίες» ξένων. Το να «στοιβάζει» κάποιος όλα αυτά που 
εκλαμβάνει ως εμπειρικές εκφάνσεις της φιλοξενίας σε μια ενιαία έν-
νοια, αυτήν της υπό όρους φιλοξενίας, για να της αντιπαραθέσει στη 
συνέχεια την έννοια της «απροϋπόθετης» φιλοξενίας, αδικεί τη με-
γάλη ποικιλομορφία και τις λεπτές διαφορές μεταξύ των διαφορετι-
κών εκφάνσεων της κατ’ ανάγκην υπό όρους φιλοξενίας. Διότι, αυτό 
που τελικά διαφοροποιεί μια πράξη φιλοξενίας από μια άλλη είναι 
το κατά πόσο φιλικοί ή εχθρικοί είμαστε απέναντί του, και λιγότερο 
το κατά πόσο αυτή υπακούει σε ένα αφηρημένο ιδεώδες φιλοξενίας. 

Και κάτι ακόμη. Είναι πραγματικά παράδοξο να βλέπουμε τον 
Ντεριντά να μιλά για «καθαρή» φιλοξενία, «πραγματική» ή «αλη-
θινή» φιλοξενία, όταν είναι ο κατεξοχήν φιλόσοφος που έχει θέσει 
υπό αμφισβήτηση τις έννοιες της «καθαρότητας» ή της «αλήθειας». 
Για τον Ντεριντά, έννοιες όπως ουσία, αλήθεια, καθαρότητα, συν-
δέονται και θεμελιώνονται στην αντίληψη μιας άμεσης παρουσίας 
(αυτό που αποκαλεί, ακολουθώντας τον Χάιντεγκερ, «μεταφυσική 
της παρουσίας»). Μέσω των αποδομητικών αναγνώσεων που ανέ-
λαβε στις δεκαετίες του 1960 και 1970, επιχείρησε να δείξει ότι η 
απουσία και η διαφορά δεν είναι απλώς παρεκκλίσεις από την πα-



	 Η ηθική της φιλοξενίας	 53

ρουσία και την ταυτότητα αλλά όροι δυνατότητάς τους (όπως επί-
σης όροι αδυνατότητας μιας απόλυτης παρουσίας ή ταυτότητας). 
Αυτό αποκρυσταλλώνεται στη σκέψη του της différance, η οποία ση-
μαίνει συνάμα διαφορά και αναβολή.5

Στο «Signature Événement, Contexte», ο Ντεριντά επιτίθεται στην 
ιδέα της «καθαρότητας» ισχυριζόμενος ότι υπάρχει μια «γενική επα-
ναληψιμότητα [itérabilité] που διαρρηγνύει την υποτιθέμενη αυστη-
ρή καθαρότητα κάθε συμβάντος λόγου ή κάθε ομιλιακού ενεργήμα-
τος» (Derrida, 1990: 45). Ο ισχυρισμός του είναι ότι, ενώ δεν μπορεί 
να υπάρξει ταυτότητα χωρίς επανάληψη, αυτή η ίδια η επανάληψη 
θέτει υπό αμφισβήτηση την καθαρότητα της ταυτότητας που προά-
γει, εφόσον δεν μπορεί να υπάρξει επανάληψη χωρίς διαφορά.

Από αυτά που έχουν ειπωθεί, ο Ντεριντά θα έπρεπε να είχε συ-
ναγάγει την αδυνατότητα της ύπαρξης μιας «καθαρής» έννοιας φι-
λοξενίας· ότι η έννοια της φιλοξενίας, όπως η έννοια της παρουσίας, 
είναι προσβεβλημένη από την αρχή από μια ουσιώδη διάρρηξη, δι-
αφθορά, νόθευση ή παρέκκλιση. Με αυτήν την έννοια, η «μη κα-
θαρότητα», υπό τη μορφή όρων και προϋποθέσεων, δεν αποτελεί 
«συμπλήρωμα» («supplement») το οποίο έρχεται έξωθεν να προστε-
θεί σε μια αρχική, αμόλυντη, καθαρή φιλοξενία. Όπως ο Ντεριντά 
έχει δείξει στην αποδόμηση του Ρουσώ, το συμπλήρωμα βρίσκεται 
στην καταγωγή, καθιστώντας την ιδέα της καταγωγής άτοπη. Η «μη 
καθαρότητα» είναι ήδη πάντα εγγεγραμμένη σε κάθε πράξη φιλο-
ξενίας ως όρος δυνατότητας και αδυνατότητάς της (η φιλοξενία 
ως αδύνατη υπό μια καθαρή, απόλυτη, απροϋπόθετη μορφή). Ως 
αποτέλεσμα, ο Ντεριντά ορθά συμπεραίνει ότι κάθε πράξη φιλοξε-
νίας διέπεται από το αντίθετό της, δηλαδή, μια ορισμένη εχθρότη-
τα (πράγμα, άλλωστε, στο οποίο, κατά τη γνώμη μας, συνίσταται η 
μεγάλη διορατικότητα του Ντεριντά), αλλά κακώς ισχυρίζεται ότι 
μπορούμε να υποθέσουμε κάτι σαν την «καθαρή», «πραγματική» ή 
«αληθινή» φιλοξενία. 

Όπως έχουμε δει, ο Ντεριντά καθορίζει την ιδέα της απροϋπό-
θετης φιλοξενίας αποκλείοντας από την ταυτότητά της το εμπειρικό 
της αντίθετο. Κατ’ αυτόν τον τρόπο, όμως, ενδίδει σε μια ακραιφνή 
πλατωνικής φύσης πραγματοκρατία βάσει της οποίας είναι δυνατό 

5. Για τη «différance», βλέπε το J. Derrida, «H différance», μτφρ. Γ. Κακολύρης, περιο-
δικό Ποίηση, τεύχ. 27, Άνοιξη-Καλοκαίρι 2006, σ. 61-78 (α´ μέρος) και τεύχ. 28, Φθινό-
πωρο-Χειμώνας 2006, σ. 201-216 (β´ μέρος). 



54	 Γεράσιμος Κακολύρης

να υποθέσουμε ή να συλλάβουμε την ύπαρξη μιας απόλυτης φιλο-
ξενίας (υποθέτοντας ότι αυτό είναι εφικτό χωρίς να πέφτουμε σε 
αντίφαση) χωρίς τη βοήθεια ή τη συνδρομή του εμπειρικού ή του 
«υπό όρους», δηλαδή, των επιμέρους εμπειρικών εκδηλώσεων φιλο-
ξενίας. Συνεπώς, το ερώτημα που τίθεται από την «οιονεί υπερβατο-
λογική» έννοια της απροϋπόθετης φιλοξενίας είναι κατά πόσο μπο-
ρούμε να συλλάβουμε το υπερβατολογικό ή οιονεί υπερβατολογικό 
χωρίς τη μεσολάβηση του εμπειρικού, δηλαδή χωρίς την ανέκαθεν 
«μόλυνση» του υπερβατολογικού από το εμπειρικό. 

Το ενδιαφέρον του Ντεριντά να εξερευνήσει τις εντάσεις εντός 
της έννοιας της φιλοξενίας δεν στοχεύει να αποκαλύψει απλώς τη 
φιλοξενία ως εχθρότητα, κυριότητα και δύναμη-εξουσία. Αντίθετα, 
θέλει να δείξει ότι η φιλοξενία διέπεται και συνάμα διαταράσσεται 
εσωτερικά από εντάσεις ή ανεπίλυτες αντιφάσεις. Το κάνει όμως 
προκειμένου να την περιφρουρήσει ενάντια στον εαυτό της, να την 
ωθήσει ή να τη (δι)ανοίξει πέρα από τον εαυτό της, διατηρώντας 
την έτσι ζωντανή, ανοικτή στο μέλλον, διαρκώς επανεπινοήσιμη. 
Χρειαζόμαστε άραγε για το σκοπό αυτόν ένα μάλλον προβλημα-
τικό ιδεώδες φιλοξενίας –αυτό της απόλυτης φιλοξενίας– το οποίο 
(υποτίθεται) νοηματοδοτεί τις επιμέρους πράξεις φιλοξενίας μας, 
ενώ, συνάμα, μας κατευθύνει, ως ιδεώδες, κατά την επώδυνη δια-
δικασία λήψης αποφάσεων φιλοξενίας; Χρειαζόμαστε, άραγε, ένα 
τέτοιο αφηρημένο ιδεώδες προκειμένου να αποφαινόμαστε πότε η 
εχθρότητα εντός της φιλοξενίας παίρνει το πάνω χέρι ή πότε γινό-
μαστε πάρα πολύ κυρίαρχοι στη φιλοξενία που προσφέρουμε ή πότε 
η φιλοξενία μετατρέπεται σε εμπόρευμα, έτσι ώστε να μπορούμε να 
επικρίνουμε τον περιορισμό ή την έλλειψή της; Είναι πραγματικά 
αναγκαίο ένα τέτοιο ιδεώδες, προκειμένου να προσπαθήσουμε να 
περιορίσουμε αυτήν την εχθρότητα ή κυριαρχία, που κατ’ ανάγκην 
ενδημεί σε κάθε πράξη φιλοξενίας, για να γίνουμε περισσότερο φι-
λόξενοι; Πραγματικά αμφιβάλλουμε αν όλα αυτά προϋποθέτουν 
την ύπαρξη ενός απόλυτου ιδεώδους φιλοξενίας κατά τον τρόπο 
του Πλάτωνα, για τον οποίο η ύπαρξη κριτηρίων για να κρίνει κά-
ποιος κάτι ως ωραίο προϋποθέτει την αιώνια, απόλυτη, αντικειμενι-
κή Ιδέα του Ωραίου.



	 Η ηθική της φιλοξενίας	 55

Βιβλιογραφία

Ελληνόγλωσση
Ντεριντά Ζ., Στιγκλέρ Μπ., 1998, Υπερηχογραφήματα της τηλεόρασης: Μαγνητοσκο-

πημένες συνομιλίες, μτφρ. Μ. Ακτύπη, Αθήνα, Εκκρεμές.
Ντερριντά Ζ., Ντυφουρμαντέλ Α., 2006, Περί φιλοξενίας, μτφρ. Β. Μπιτσώρης, Αθήνα, 

Εκκρεμές. 
Derrida J., 2003, Πέραν του κοσμοπολιτισμού, μτφρ. Β. Μπιτσιώρης, Αθήνα, Κριτική.
Derrida J., 2006a, «H différance», μτφρ. Γ. Κακολύρης, περιοδικό Ποίηση, τεύχ. 27 και 28, 

σ. 61-78 (α´ μέρος) και σ. 201-216 (β´ μέρος).
Kant I., 2006, Προς την αιώνια ειρήνη: Ένα φιλοσοφικό σχεδίασμα, μτφρ. Κ. Σαργέντης, 

Αθήνα, Πόλις. 
Κάφκα Φ., 1995, Ο Πύργος, μτφρ. Α. Κοτζιάς, Αθήνα, Κέδρος. 
Kearny R., 2006, Ξένοι, θεοί και τέρατα, μτφρ. Νίκος Κουφάκης, Αθήνα, Ίνδικτος.
Πλάτων, 2002, Πολιτεία, μτφρ. Ν. Μ. Σκουτερόπουλος, Αθήνα, Πόλις.

Ξενόγλωσση
Benveniste E., 1969, Le vocabulaire des institutions indo-européennes I, Paris, Minuit.
Caputo J., 1997, Deconstruction in a Nutshell: A Conversation with Jacques Derrida, N. York, 

Fordham University Press.
Caputo J., Dooley M., Scanlon M. J. (eds), 2001, Questioning God, Bloomington, Indiana Uni-

versity Press. 
Derrida J., 1990, Limited Inc. Présentation et traduction par Elisabeth Weber, Paris, Galilée.
Derrida J., 1999, Autour de Jacques Derrida. Manifeste pour l’hospitalité (sous la direction de 

Mohammed Seffahi), Paris, Paroles l’Aube.
Derrida J., 2001, Papier machine, Paris, Galilée.
Kearny R., Dooley M. (eds), 1999, Questioning ethics: Contemporary debates in Philosophy, 

London and New York, Routlege.





Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 57-69

Eftihia Voutira*

Realising “Fortress Europe”:
“Managing” Migrants and Refugees 

at the Borders of Greece 

Abstract

This paper considers the emergence of a migration regime in the making at the 
South-eastern borders of Europe with special reference to Greece and the role 
of FRONTEX as the new European border guard often acting in lieu of the state. 
Using a bio-political approach, we consider practices of human rights violations 
at the Greek reception centres in Evros and identify the actors involved in policing 
the borders. The key question is that of accountability: who guards the guards 
guarding Europe’s borders? 

Keywords: FRONTEX, migration regime, migration management, asylum 
seekers, refugees

INTRODUCTION

Outside the village of Sidero, not far from the town of Soufli, there is a 
burial ground for migrants who die trying to cross the Greek-Turkish bor-
ders. Approximately 40 people lost their lives trying to cross the borders 
during the first 7 months of 2010.1 The normal procedure is to transfer the 
bodies to the University Hospital of Alexandroupolis for the coroner’s ex-
amination. Recently, a DNA test has also been introduced so that the bodies 
can be identified, numbered and classified and eventual identification may 
be possible in the future by relatives. The international network “Welco-
me2Europe” has launched a campaign accusing the Greek authorities of 

* Professor, Department of Balkan, Slavic and Oriental Studies, University of Makedonia, 
Thessaloniki.

1. http://w2eu.net/2010/08/09/mass-grave-of-refugees-in-evros-uncovered/ 



58	 ΕFΤΙΗΙΑ voutira

creating mass graves to dispose of the bodies. Although there is disagree-
ment concerning the existence of this mass grave, the fact remains that 
there is a violation of the right to life and dignity in the case of these people 
who are seeking protection. One of the ironies here is that the activity of 
burying the dead is allocated to the Mufti (Muslim religious representa-
tive) of Evros who is responsible for maintaining hygienic conditions and 
guaranteeing a Muslim burial on the assumption that the majority of the 
“illegal migrants” are Muslims. Eyewitness reports suggest that the exami-
nation of the bodies in terms of religious identification is minimal which 
leads one to wonder whether these people become islamicized upon death. 
It is important to stress that this “forcible islamisation after death” is not 
so much an intentional expansion of the religious constituency by Muslim 
authorities as a default practice. According to a human rights report, once 
the bodies are identified they are placed in a body bag and handed over to 
the undertaker (Hellenic League for Human Rights 2011).2 Each body bag 
carries the protocol number of the file of the deceased, written in a perma-
nent marker pen. This way each body can be linked to the DNA sample and 
the other personal data gathered during the autopsy. The undertaker takes 
the bodies to Sidero. The report notes that “all unidentified deceased im-
migrants are considered Muslims for practical reasons”. Thus, they are all 
buried in the de facto cemetery in Sidero according to Muslim ritual. The 
Mufti takes care of the burial, i.e. the digging of the grave and wrapping of 
the corpse in special cloth, as prescribed by Islamic tradition. This type of 
burial practice is not always possible since a large number of immigrants 
also die at sea. The sea borders at the Aegean islands (e.g. Mytilini, Chios, 
Samos) allow for additional failed immigration cases that are found at sea 
or through their relics disclosing evidence of people who did not survive 
the journey and drowned en route to Europe (Welcome2Europe, 2012).

The topic of death and dying is not novel to anthropological research. 
However, there is insufficient emphasis and documentation of how people 
deal with dying, particularly in extreme conditions of survival, such as 
refugee camps, flight, refuge and exile. A notable exception is the Harrell-
Bond and Wilson paper (1990) that addresses the urgency of the issue un-
der extreme conditions of survival unattended by aid and health providers. 
The urgency of the issue for “irregular” migrants attempting to cross the 
borders of the Evros region has been noted by many human rights observ-

2. Hellenic League for Human Rights, ‘Report on the Muslim immigrants’ cemetery in 
Evros’, http://www.hlhr.gr/detailsen.php?id=586 



	 Realising “Fortress Europe”	 59

ers.3 Particularly for anthropologists, there is a need to illustrate the sig-
nificance of burial and mourning within the forced migrant communities in 
which they work. Coping with dying for those who survive the experience 
of forced migration is an important provision scarcely appreciated by re-
lief agencies and support groups (e.g. Harrell-Bond and K. Wilson, 1990; 
Voutira and Harrell-Bond, 1995). 

I started with this dramatic description of cross-border reality to em-
phasise the notion of the “border”4 and its maintenance, which has become 
a major European preoccupation.5 There is a novel type of interdiscipli-
nary literature that addresses issues of international border crossings and 
the global governance of mobility/immobility, understood both as a “world 
in motion” (Inda and Rosaldo 2007) and a “world in detention” where mi-
grants are contained so that the idea of migration as a form of “globalization 
from below” (Hall 2006) becomes a threat and predicament for the very ac-
tors it seeks to promote. In this literature (eg. Sassen, 2007; Bigo and Guild, 
2005), which focuses on the tension between the rhetoric of mobility and the 
containment practices of immobility, the need for a deconstruction of the so-
called “borderless world” depicted in the tourist literature becomes evident. 

Drawing from these accounts, the purpose of this paper is to introduce 
another key institutional actor in the maintenance of the south-eastern Eu-
ropean border, namely the European Agency FRONTEX. The presence of 
FRONTEX reinforces the imagery of the European Union as a ‘gated com-
munity’, a concept analysed as the “Two-faced border and immigration re-
gime in the EU” (van Houtoum and Pijpers, 2007: 291). The authors co-
gently articulate the inherent paradox of the European Union’s immigration 
regime including the manifest duplicity between those that are within, i.e. 
EU citizens, and those that remain in the periphery, i.e. the migrants as out-
siders. Using Jacques Lacan’s concept of “fear of discomfort” as a kind of 
uneasiness that stems from the perception of being overwhelmed by name-
less masses of Others who undermine the sense of security and personal 
welfare private citizens opt for (van Houtoum and Pijpers, 2007: 297). The 

3. op. cit. 1,2.
4. The actual length of the Greek-Turkish border is 90 km (Syrri 2010).
5. A recent map produced by Migreurop network (http://www.migreurop.org/IMG/pdf/

carte-en.pdf ) of detention camps of foreigners which cover the territory from North Africa, the 
Balkans and most major cities in Central Europe points to the institutional attempts to undermine 
global mobility and the institutionalisation of immobility since people in camps cannot move. 
These are new phenomena of technologies of mobility control that are in opposition to the 
whole idea of a globalising world described as a world in motion.



60	 ΕFΤΙΗΙΑ voutira

general apprehension and anxiety vis-à-vis the unknown Others, the im-
migrants, symbolises, according to this psychoanalytic reading, the fear of 
emptiness given that the Other, as a scapegoat, threatens to unveil individual 
emptiness (Lacan, 2004). Even if these feelings are not experienced as such 
on the individual level, there is little doubt that the political imagination that 
mobilises the imagery of invading hordes and hungry masses impacts on the 
way daily life within state borders is experienced as a major threat. 

FRONTEX AS A EUROPEAN BORDERGUARD ACTING  
IN LIMINAL TERRITORIES

The concept of “liminality” is an anthropological classic. Extensively ana-
lysed by Mary Douglas in Purity and danger: an analysis of concepts of 
pollution and taboo (2002), it is a term used to define refugees and other 
excluded “Others” in the context of status transformation and ambiguous 
positioning in terms of “betwixt” and “between”. For people crossing in-
ternational borders, this liminality is normally identified in terms of status 
vis-à-vis their antecedent and subsequent status; neither of them are clear. 
The category of “illegal migrants” has been invented by host societies in 
order to single out the irregular character of official documents required by 
States in order to cross borders (e.g. passports, visas, personal documents). 
The criminalisation of lack of documents was an accepted state practice 
throughout the 20th century. “Fortress Europe” is a summary term referring 
to the securitisation of Europe’s external borders. The introduction of a 
specialised intergovernmental EU body to safeguard EU borders is the par 
excellence example of the conceptualisation of the idea of an “enemy from 
the outside”. The concept of “enemy”, however, is never sufficiently elab-
orated in this terrorism generated discourse. In “Illegal migration: What 
can we know and what can we explain? Analyzing the case of Germany”, 
Hecknann (2011) suggests that deciphering legal and illegal migration is 
no easy matter. He presents two images, both taking place at night. Image 
one: “a group of illegal migrants from Moldavia is sneaking through the 
bushes led by a villager from the Czech border village trying to cross the 
border to get into Germany. The goal of these ‘illegal immigrants’ is to 
work in the shadow economy. They are spotted by a night vision camera 
of the border police, arrested and questioned. Some are sent back, others 
are brought into court”. Image two: “one imagines a group of Romanians 
sitting on their bus seats presenting their passports to the border control 
controllers and being allowed into the country. Yet, the particular group 



	 Realising “Fortress Europe”	 61

is using false documents which would put their entry in jeopardy. Their 
intention is not tourism, but to work illegally in Germany; so, like the 
Moldavians, they share the aim of working in the shadow economy”. This 
comparison is instructive in that both groups of individuals are labelled 
“illegals”. Yet, typically, there is an important difference between the two 
groups: Moldavians need visas to travel to Germany, while Romanians no 
longer do, since they are members of the EU. What makes these two groups 
of “illegal migrants” illegal? Hecknann focuses on an analysis of “undocu-
mented migration” insisting that while it is easy to use the term, it is meth-
odologically difficult to classify all forms of “undocumented migrants or 
migration” as illegal. The salient feature of the first image is the activity 
of human smuggling. In the second case, while there is no smuggling, one 
can imagine that migrants who travel by bus belong to the subcategory of 
those illegally crossing a national border because their documents are not 
authentic, but were bought in the black market. Hecknann’s argument has 
methodological import because it focuses on the basic forms of “illegal 
migration” and distinguishes between different practices of “legality” and 
“intention”. He uses it to argue against the possibility of arriving at a reli-
able form of quantifying the phenomenon of illegal migration which is at 
the heart of the European policy of “Fortress Europe”. 

If one compares the elaborate policies practiced under state socialism 
based on the idea of “finding the enemy within” that allowed for large 
scale forced migrations and the criminalisation of lives and families on 
the basis of this threat to the collectivity, the development of highly so-
phisticated technologies used at the border against border crossers may 
intimate the similarities between the two sets of institutions both of which 
are predicated on a Foucauldian conceptualisation of the “Panopticon”. 
The surveillance practices used by FRONTEX include infra-red cameras, 
high definition scanning machines, and video monitoring, which become 
means for surveillance and control. The question that emerges is what is 
done with the information collected by these technologies of power? Cen-
tral information services like Eurodac6 regularly stock information through 
fingerprinting and profiling of individuals in the interest of safeguarding 
the Dublin II regulation which includes the obligation of returning asylum 
seekers to the first country of asylum application. In the case of Greece, 
which is one of the entry points to Europe, this regulation has raised a 

6. Eurodac is the European fingerprint database for identifying asylum seekers and irregular 
border-crossers, http://en.wikipedia.org/wiki/Eurodac 



62	 ΕFΤΙΗΙΑ voutira

number of difficulties because conditions of detention and asylum pro-
cedures have been considered particularly inhumane and made other EU 
states reluctant to return asylum seekers to Greece (PRO ASYL 2008). 
Ironically, by comparison to public discourse in other western countries, 
as for example the UK where under Michael Howard’s conservative lead-
ership migrants and asylum seekers were linked to terrorism, in the case 
of Greece the threat is based on the conditions of survival of the migrants 
themselves! (i.e., Greece is not a safe country for asylum seekers). The fact 
that in public perception migrants and asylum seekers are seen as a poten-
tial threat to the livelihoods of local people is part of a rightwing rhetoric 
that is acquiring public support as used by populist politicians. As a result, 
Greece belongs to the general trend of European public culture exhibiting 
a continuing rise of xenophobia and anti-immigrant rhetoric. The latter is 
predicated on the construction of migrants and asylum seekers as threats to 
the local peoples’ economic security. Yet, data from economic geography 
focusing on the impact of Albanians, Bulgarians, Romanians and others on 
the Greek labour rural market show that rather than being a problem, the 
presence of these migrant workers has provided a solution to longstanding 
problems of economic restructuring and demographic crisis of the rural 
population which are rooted in the social rejection by younger generations 
of life and work in rural areas. The presence of these migrants has allowed 
for increased opportunities for families to find other types of employment 
(Kasimis, Papadopoulos and Zacopoulou, 2003). A similar argument has 
been made by Baldwin-Edwards, whose research is based on a compara-
tive sociological assessment of the impact of Albanian labour migration 
to Greece. Longitudinal research shows that despite public perceptions 
about Albanians as a threat to “the Greek way of life”, recent assessments 
find them as “necessitus strangers” acknowledged by Greek society as a 
positive force for Greece’s economic development during the late 20th and 
early 21st century (Baldwin-Edwards and Apostolatou, 2008). 

A THEORETICAL FRAMEWORK FOR UNDERSTANDING  
THE QUEST FOR SECURITY THROUGH  
DIVERSE SCHOLARLY PERSPECTIVES

While the quest for security may be considered a fundamental human 
need, in all human sciences the epistemological allocation of adequate 
literature within any single discipline is not easy, as different disciplines 
have developed their own distinct academic traditions to address the issue. 



	 Realising “Fortress Europe”	 63

The so-called “securitization” framework is an approach developed as a 
theoretical position by the Copenhagen School. The School’s securitiza-
tion theory is prominent as an alternative understanding to the concept of 
“security” in security studies which has heretofore been the province of 
international relations. The innovative aspect of the Copenhagen School 
is its emphasis on the notion of “security” as a “speech act”. It holds that 
there are no security issues in themselves, but only in the linguistic activ-
ity of certain actors: “the securitizing actors”. “Security is not an interest 
as a sign that refers to something more real; the utterance itself is an act. 
By saying it, something is done” (Burzan, Waever and de Wilde, 1998). 
Using J. L. Austin’s “speech act” theory, the Copenhagen School aims at 
de-mythologizing international security studies through a “linguistic turn” 
in international relations to de-mythologize security studies, which was the 
stronghold of political scientists during the Cold War period. 

 

The success of securitization of immigration in the political realm 

Didier Bigo’s work has been called a post-structural approach to security. 
Bigo (2002) does not see the root of the problem in practices like the prop-
aganda of extreme right-wing political parties, racism, a rhetoric convinc-
ing people of the danger that immigrants pose, or “speech acts” by various 
state/societal actors, although he recognizes that all these contribute to the 
securitization of immigration. His hypothesis is that the securitization of 
immigration is based on a combination of different ideas, situations, and 
practices. These are “our conception of the state as a body or a container 
for the polity”, the fear of politicians “about losing their symbolic control 
over the territorial boundaries”, “the habitus of the security professionals” 
and “the ‘unease’ that some citizens who feel discarded suffer because they 
cannot cope with the uncertainty of everyday life” (Bigo 2002:1).

For Bigo, the policies that construct and treat immigrants as a threat 
(“policies of denial, of active forgetting”) are fundamentally based on the 
conception of the state “as a body or container of the polity” by the lead 
actors that produce security discourses. 

Thus, citizens are conceived as “nationals” and this conception is based 
on an opposition with “foreigners” – consequently, migrants also. So, im-
migrants are seen as the outsiders that threaten the ‘homogeneity’ of state 
and society. The concept of sovereignty, of clear cut borders and of secu-
rity, have structured our thoughts in such a way that we visualize the state 
as a “body” that contains the national identity, that is different from other 



64	 ΕFΤΙΗΙΑ voutira

polities, and that is the only possible political order that can exist and guar-
antee security. Bigo mentions that this way of thinking is often forgotten or 
neglected by scientists and urges that “sovereignty and security cannot be 
conceived merely as analytical tools of social reality; they must be seen as 
categories demanding genealogical analysis and linked to a particular way 
of governing” (Bigo, 2002: 3).

Politicians participate in and reproduce the “sovereignty myth” of the 
state because it gives meaning to their existence, their understanding of 
the political and social world and their own struggles, and because they 
fear “losing their symbolic control over territorial boundaries” (especially 
in today’s environment of globalised capitalism). The political game and 
spectacle becomes the scene where politicians compete and construct situ-
ations as problems – thus they distance themselves from other politicians 
and the solution they offer about how to manage these problems justifies 
their authority. Labeling immigration as a problem or a threat is a similar 
process. They see in immigration a “penetration” of the state and presup-
pose it can be controlled. Having the right to control, they have the right to 
define the status of people – “legal” or “illegal”. But because immigration 
flows cannot really be controlled entirely (“the impossibility of managing 
millions of decisions taken by individuals”) and immigrants eventually 
find their way in the state (or the EU as a supranational polity) they are seen 
by the politicians as enemies, as the opposite of “good citizens”, as persons 
who break the law and mock their will (Bigo, 2002: 3-4).

Security professionals, on the other hand, define and determine the 
“threats” and the “risks” – in contrast to others – “amateurs” – they “know” 
because they are professionals. Utilizing Bourdieu’s concept of habitus, Bigo 
sees the creation of a “security field” by the security professionals. They 
utilize secrecy and technology and share “a specific ‘sense of the game’”. 
They include specialists (e.g. customs, police, intelligence agents, bankers, 
suppliers of technology) that have “security” as their subject and by “doing” 
security and defining and assessing the risks and the threats that produce 
fear and “insecurity” in European societies they have become the “manag-
ers of unease”. In today’s Europe, where the Soviet Union is no longer the 
enemy, new enemies are needed for the military and security organizations 
to continue to function and the concept of the “internal security of the EU” 
has been gradually created. For these professionals, the ‘immigrant’ is the 
new enemy and is first of all seen as a target for the new technologies to be 
tested and used and only secondarily as a danger to “a boundary they need to 
protect (a polity, a group, a supposed identity)” (Bigo, 2002: 7-8).



	 Realising “Fortress Europe”	 65

In those circumstances, the words “immigration” and “immigrant” be-
come catchwords used for many heterogeneous situations of movement 
and of people, and enter the political and social scene only as a political 
problem, a problem that threatens the state and its people:

The term immigrant is politically meaningful only in a discourse of “strug-
gle against illegal immigrants,” or in a discourse of “regulation,” but in any 
case in a rhetoric of cultural nationalism creating citizenship by difference 
with these outsiders inside the state (Bigo 2002: 4).

Bigo suggests an extension of Michel Foucault’s work and building on 
the “panopticon”, he proposes the term “ban-opticon” in order to explain 
the form of governmentality of postmodern societies. It is a governmental-
ity based on “misgivings and unrest” in order to justify its authority and re-
assure insecure citizens of its control. It is characterized by the securitiza-
tion of immigration, restrictive rules and norms, practices of rejection and 
detention at the borders, and the strengthening of the “internal security” 
of the state against the welfare state. Thus, the ban-opticon uses the “tech-
nologies of surveillance [to] sort out who needs to be under surveillance 
and who is free of surveillance, because of his profile” (Bigo, 2002: 10). 
Thus, a “risk society” is formed in the EU that creates unease among its 
citizens, an unease that is in fact not psychological but structural, “framed 
by neoliberal discourses in which freedom is always associated at its limits 
with danger and (in)security” (Bigo, 2002: 1).

Viewing EU policies and the workings of FRONTEX through the eyes 
of Bigo’s theory affords us considerable insight. FRONTEX is an “intelli-
gence-driven agency whose core activity is operations, the first stage of 
which is risk analysis” (FRONTEX 2011) and thus may be seen as a key 
actor in the practice of defining “threats” to EU security. One of the most 
important agencies in the EU’s “security field”, it works to survey, control 
and secure the external border of the Union. All this is done in the name of 
“freedom” (as in EU’s Area of Freedom, Security and Justice), a freedom 
of movement and of choices for EU citizens, but a freedom that can only be 
perceived in a context of banishment of the “undesired”. One of the critical 
points is the very construction of the “securitization” of migration which 
ironically for the original Copenhagen School has acquired magical power 
as an incantation; even the United Nations High Commissioner for Refu-
gees (UNHCR) has used the identification of security with migration issues 
to suggest a need for an EU immigration policy of securitization given that 
migration is considered to be a threat. Theoretically, such invocation of the 



66	 ΕFΤΙΗΙΑ voutira

securitization framework suffers from an essential ambiguity between the 
crisis period for which there is a need for securitization and the post-crisis 
period during which there is no such need for adopting extraordinary bor-
der measures (building fences, increased patrolling, guards etc.). A similar 
point has been addressed by John Davis (1992) in his paper “The Anthro-
pology of Suffering”. Davis’ methodologically and theoretically relevant 
point is to argue against two distinct types of anthropology: the “anthro-
pology of maintenance” which deals with everyday normal conditions of 
survival, and the “anthropology of repair” which is meant to address crises 
and extraordinary situations. He shows the fallacy of this dichotomy since 
one of the key components of anthropology is to come to terms with the 
normalization of pain. Placing emphasis on the extraordinary nature of a 
crisis generates a psychology of mobilization without addressing the struc-
tural conditions of a particular crisis or the underlying mechanisms for its 
containment. Research on migration practices and border controls shows 
that security systems do not emerge for specific aims; rather, they are im-
plemented because the available technology exists. The case of FRONTEX 
is a par excellence example of the mobilization of an existing technology 
in the face of a perceived enemy from “without”. These perceptions are 
characteristically used for public consumption, generating and mobiliz-
ing images of the external threat. Against this threat, an all powerful set 
of guards is supposed to provide protection to the citizens of the Member 
States. Social scientists from different disciplines, including economics, 
have been questioning the image and effectiveness of the “guardian” mod-
el. The image of the “guardian” derives from Plato’s model in the Republic 
where the Guardians or Rulers of the City-State are meant to safeguard 
the order of the ideal State. Plato’s message is based on a certain rational 
optimism; he assumes that it is necessary to trust the Guardians, arguing 
through Socrates’ persona that “it would be absurd for a Guardian to need a 
Guard”. This, however, is no longer absurd, since it is evident that the ma-
jority of modern-day social, economic, and political entities indeed require 
significant oversight of normal activities, including implementation of the 
rule of law and its enforcement. Interestingly, FRONTEX is explicitly ac-
countable to no official body within the EU. The appeal to the Council of 
Ministers is equivalent to the Platonic notion of the rational hypothesis of 
the Republic, either the philosophers will become kings or the Kings phi-
losophers. This rational hope, alas, was never realized.



	 Realising “Fortress Europe”	 67

Bibliography

Agamben G., 2005, State of exception, Chicago, University of Chicago Press.
Agamben G., 1998, Homo sacer: Sovereign power and bare life, California, Stanford University 

Press. 
Aleinikoff A., V. Chetail (eds), 2003, Migration and international legal norms, The Hague, 

Asser Press.
Amnesty International, 2005, Greece. Out of the spotlight: The rights of foreigners and minori-

ties are still a grey area, AI Index, EUR 25/016/2005.
Austin J. L., 1976, How to do things with words: The William James lectures delivered in Har-

vard University in 1955, Oxford, Oxford Paperbacks.
Baldwin-Edwards M., 1997, “The Emerging European Immigration Regime: Some reflections on 

implication for Southern Europe”, Journal of Common Market Studies, 4 (3), pp. 497-519.
Baldwin-Edwards M., Apostolatou K., 2008, “Foreword: Ethnicity and migration: A Greek 

story”, Migrance, 31, pp. 5-16.
Balzacq T., 2005, “The three faces of securitization: Political agency, audience and context”, 

European Journal of International Relations, 11(2), pp. 170-182.
Bigo D., 2002, “Security and immigration: Toward a critique of the governmentality of Un-

ease”, Alternatives: Global, Local, Political, 27(1), pp. 63 -92 [online] available at http://
findarticles.com/p/articles/mi_hb3225/is_1_27/ai_n28906099/

Bigo D. and E. Guild, 2005, Controlling frontiers: free movement into and within Europe, Al-
dershot, Ashgate.

Black R., 1994, “Livelihoods under stress: a case study of refugee vulnerability in Greece”, 
Journal of Refugee Studies, 7 (4), pp. 360-377.

Black R., Collyer M., Skeldon R., Waddington C., 2006, “Routes to illegal residence: A case 
study of immigration detainees in the United Kingdom”, Geoforum, 37, pp. 552-564.

Brekke P., 2004, While we are waiting: Uncertainty and empowerment among asylum seekers 
in Sweden, Oslo, Institute for Social Research.

Burgers J. H.M., 1992, “The road to San Francisco: The revival of the human rights idea in the 
twentieth century”, Human Rights Quarterly, 14(4), pp. 447-477.

Burzan B., Waever O., Wilde J. de, 1998, Security: A new framework of analysis, Boulder, 
Colorado, Lynne Riener. 

Davis J., 1992, “The anthropology of suffering”, Journal of Refugee Studies, 5(2), pp. 149-161.
Dillon M., 1996, The politics of security. Τowards a political philosophy of continental thought, 

London, Routledge.
Dimitropoulou G., Papageorgiou I., 2008, Unaccompanied minors asylum seekers in Greece, 

Athens, UNHCR Office in Greece. (http://hosting01.vivodinet.gr/unhcr/UAM_english.pdf)
Farer T., 1995, “How the international system copes with involuntary migration: Norms, institu-

tions and state practice”, 17, Human Rights Quarterly, pp. 1-22. 
Fassin D., 2001, “The biopolitics of otherness. Undocumented immigrants and racial discrimi-

nation in the french public debate”, Anthropology Today, 17(1), pp. 3-7.
Fassin D., 2005, “Compassion and repression: The moral economy of immigration policies in 

France”, Current Anthropology, 20(3), pp. 362-387.
Foster M., 2007, International refugee law and socio-economic rights: Refuge from deprivation, 

Cambridge University Press.
FRONTEX, 2011, FRONTEX website, “Tasks” section, [online] available at http://www.frontex.

europa.eu/origin_and_tasks/tasks/ 



68	 ΕFΤΙΗΙΑ voutira

Habermas J., 1985, The theory of communicative action, Volume 1: Reason and the rationaliza-
tion of society, Boston, Beacon Press.

Hall S., 2006, “Cosmopolitan promises, multicultural realities”, in R. Scholar (ed.) Divided cit-
ies, Oxford, Oxford University Press, pp. 20-51.

Harrell-Bond B. and Wilson K., 1990, “Dealing with dying. Some anthropological reflections 
on the need for assistance by refugee relief programmes for bereavement and burial”, Jour-
nal of Refugee Studies, 3 (3), pp. 228-243.

Hecknann F., 2011, “Illegal migration: What can we know and what can we explain? The case 
of Germany”, in Portes A. and DeWind J. (eds), Rethinking migration. New theoretical and 
empirical perspectives, Berghahn Books, pp. 20-51.

Hellenic League for Human Rights, Report on the Muslim immigrants’ cemetery in Evros, http://
www.hlhr.gr/detailsen.php?id=586 

Human Rights Watch, 2008, 2008 Human Rights Report.
Hurwicz L., 2008, “But who will guard the guardians?”, American Economic Review, 98(3), 

pp. 577-585.
Huysmans J., 2000, “The European Union and the securitization of migration”, Journal of Com-

mon Market Studies, 38(5), pp. 751-777.
Ignatieff M., 2004, Human rights as politics and idolatry, Princeton University Press.
Inda J. X., Rosaldo R., 2007, The Anthropology of globalisation: A reader, Wiley-Blackwell.
Jacobson D., 1996, Rights across borders, Baltimore, Johns Hopkins University Press.
Journal of Refugee Studies, 2000, Special Issue: Changing asylum policies in Europe, 13(1).
Justice Africa, 1997, Food and power in Sudan: A critique of humanitarianism, London, Justice 

Africa, http://www.justiceafrica.org/publishing/online-books/food-and-power-in-sudan-a-
critique-of-humanitarianism/ 

Kasimis C., Papadopoulos A., Zacopoulou E., 2003, “Migrants in rural Greece”, Sociologia 
Ruralis, 43(2), pp. 167-184.

Lacan J., 2004, L’Angoisse, Le Seminaire, Livre X. Paris, Seuil.
Leonard S., 2011, The “securitization” of asylum and migration in the European Union: Be-

yond the Copenhagen School’s Framework, Paper presented at the SGIR 6th Pan-European 
International Relations Conference, 12-15 September 2007, Turin (Italy).

Malkki L., 1996, “Speechless emissaries: Refugees, humanitarianism, and dehistoricization”, 
Cultural Anthropology, 11(3), pp. 377-404.

Maslow A., 1987, Motivation and personality, New York, Harper Collins Publishers.
PRO ASYL, 2008, “The truth may be bitter but it must be told”. The situation of refugees in 

the Aegean and the practices of the Greek coast guard, http://www.proasyl.de/fileadmin/
proasyl/fm_redakteure/Englisch/Griechenlandbericht_Engl.pdf

Rens van Munster T., 2005, The logic of security: The Copenhagen School, risk management 
and the war on terror, Political Science Foundations, University of Southern Denmark.

Sassen S., 1999, Guests and aliens, New York, New Press.
Sassen S., 2007, A Sociology of globalization, New York & London, W.W. Norton & Company.
Schmitt C., 2007, The concept of the political, University of Chicago Press.
Searle J., 1997, The construction of social reality, New York, Free Press.
Skordas A., Sitaropoulos N., 2004, “Why Greece is not a safe host country for refugees”, Inter-

national Journal of Refugee Law, 16(1), pp. 25-52.
Summerfield D., 2001, “The invention of post-traumatic stress disorder and the social useful-

ness of psychiatric category”, British Medical Journal, 322, pp. 95-98. 
Syrri D., 2010, “The external EU border as seen in Thrace”, Proceedings of the 2010 European 

Conference of the Association of Borderlands Studies, Veria 23-25 September 2010 (in 
press).



	 Realising “Fortress Europe”	 69

Tirman J., 2004, The maze of fear: Migration and Security after 9/11, New York, New Press. 
Tsovili D., Voutira E., 2004a, Asylum seeking single women, women head of families and sepa-

rated children: Reception practices in Greece, Athens, UNHCR Greece. (http://www.unhcr.
org/cgi-bin/texis/vtx/search?page=search&docid=4235556c2&query=voutira and tsovili 

UNHCR Greece, 2001, Annual Report on Refugee Protection in Greece in 2000, Athens, UNHCR.
Valtonnen K., 2004, “From the margin to mainstream: Conceptualizing refugee settlement pro-

cesses”, Journal of Refugee Studies, 17 (1), pp. 70-96. 
Van Houtoum H., Pijpers R., 2007, “The European Union as a gated community: The two-faced 

border and immigration regime of the EU”, Antipode, 39(2), pp. 291-309.
Verdirame G., Harrell-Bond B., 2005, Rights in exile: Janus-faced humanitarianism, Oxford, 

Berghahn Books.
Villiers Janice, 1994, “Closed borders, closed ports: The flight of Haitians seeking political 

asylum in the United States”, Brooklyn Law Review, 60, pp. 841-849.
Voutira E., 2003, “Refugees: whose term is it anyway? Emic and Etic constructions of ‘refugees’ 

in Modern Greek”, in Joanne van Selm, Khoti Kamanga, John Morrison, Aninia Nadig, 
Sanja Spoljar Vrzina and Loes van Willigen, The refugee convention at fifty: a view from 
forced migration studies, Lexington Books, USA, pp. 65-80.

Voutira E., Harrell-Bond B., 1995, “In search of the locus of trust. The social world of the 
refugee camp”, in S. Daniel and J. Knudsen (eds), Mis-trusting refugee narratives, Berkley: 
University of California Press, pp. 207-224.

Voutira E., Kokozila E., 2008, “The life of asylum seekers in Greece: Comparing privileged 
with unprivileged migrants”, in Ethnicity and Migration: A Greek story (special issue), 
Migrance, 31, pp. 49-60.

Watters C., 2005, “Avenues of access and the parameters of care: Reflections on reception pro-
cedures for unaccompanied asylum-seeking children at a port of entry”, in H. Anderson, H. 
Ascher, U. Bjornberg, M. Eastmond and L. Mellander (eds), The Asylum Seeking Child in 
Europe, Oslo, Centre for European Research at Goteborg University (CERGU). 

Welcome2Europe, 2012, “Lost at border. A journey to the lost and the dead of the Greek bor-
ders”, http://infomobile.w2eu.net/files/2012/01/lostatborder_bericht_web.pdf

Beck U., 2008, “Τρομοκρατική απειλή: Επιστροφή στην κοινωνία παγκόσμιας διακινδύ-
νευσης”, Κοινωνικό Κέντρο, 2-3, σ. 39-62.





Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 71-86

Ντίνα Βαΐου*

Δια-εθνικές καθημερινότητες 
στην πόλη: επανεξετάζοντας έμφυλες

σχέσεις και πρακτικές φροντίδας
στις γειτονιές της Αθήνας

 Περίληψη

Στο πλαίσιο που διαμορφώνουν τα μνημονιακά προγράμματα περικο-
πών και λιτότητας, το άρθρο εστιάζει σε ένα από τα λιγότερο συζητημένα 
«θύματα» της κρίσης, τις μεταβαλλόμενες πρακτικές φροντίδας, οι οποίες 
εμπλέκουν με διαφορετικούς τρόπους μετανάστριες και ντόπιες γυναίκες 
που χρειάζεται να επινοούν στρατηγικές επιβίωσης σε όλο και πιο δυσμε-
νείς υλικές συνθήκες, «εδώ» (στην Αθήνα), «εκεί» (στους τόπους προέλευ-
σης των μεταναστριών), καθ’ οδόν (στους δρόμους της μετανάστευσης). 
Το άρθρο αναφέρεται ειδικότερα στο έλλειμμα φροντίδας για τους ηλι-
κιωμένους, ως σημείο εκκίνησης, προκειμένου να συζητήσει ένα σύνολο 
καθημερινών πρακτικών, οι οποίες επαναπροσδιορίζουν έμφυλες σχέσεις 
και αναδεικνύουν τη σημασία του χώρου και του τόπου, σε διαφορετικές 
κλίμακες «από το σώμα μέχρι το παγκόσμιο σύστημα». 

Λέξεις κλειδιά: καθημερινές πρακτικές, φροντίδα, έμφυλες σχέσεις, 
γειτονιά

Πλησιάζοντας τη συμπλήρωση τριετίας από την προσφυγή της Ελ-
λάδας στο ΔΝΤ, είναι κοινός τόπος ότι τα αλλεπάλληλα μνημόνια, 
οι συμφωνίες και οι εφαρμοστικοί νόμοι δεν αποτελούν κατάλληλα 
εργαλεία για την αντιμετώπιση της πολύπλευρης κρίσης που πλήττει 
τη χώρα. Αντίθετα, τα νεοφιλελεύθερης έμπνευσης μέτρα που υιο-

*Kαθηγήτρια ΕΜΠ, Τομέας Πολεοδομίας και Χωροταξίας.



72	 Ντίνα Βαΐου

θετούνται ενισχύουν ένα φαύλο κύκλο αυξανόμενης ανεργίας και 
πληθωρισμού, μειούμενων φορολογικών εσόδων και βαθιάς ύφεσης. 
Αλλεπάλληλες περικοπές μισθών και συντάξεων, αυξήσεις φορολο-
γικών βαρών και μεταρρυθμίσεις έως κατάργηση εργασιακών δικαι-
ωμάτων οδηγούν σε κατάρρευση σημαντικούς πυλώνες της οικονο-
μικής ανάπτυξης και δημιουργίας εισοδημάτων (π.χ. πλήθος μικρών 
επιχειρήσεων σε πολλούς κλάδους, μικρή ιδιοκτησία ακινήτων) και, 
παράλληλα, αποδιαρθρώνουν ένα ήδη ασθενικό κράτος πρόνοιας. 

Οι επιπτώσεις της κρίσης και των κυβερνητικών μέτρων κατανέ-
μονται πολύ άνισα καθώς εγγράφονται σε ανισότητες που προϋπήρ-
χαν της κρίσης: ανισότητες μεταξύ περιοχών, μεταξύ γυναικών και 
ανδρών, ντόπιων και μεταναστών κατοίκων, μεγάλων και μικρών 
εργοδοτών, μόνιμων και επισφαλών εργαζομένων – και συνδυα-
σμών όλων αυτών (Hadjimichalis, 2011· Καραμεσίνη, 2011). Οι γυ-
ναίκες, οι νεο-εισερχόμενοι στην αγορά εργασίας, τα χαμηλά μεσαία 
στρώματα, οι επισφαλώς εργαζόμενοι και οι μετανάστες, ιδιαίτε-
ρα στις αστικές περιοχές, είναι εκείνες και εκείνοι που πλήττονται 
πρώτοι και με πιο έντονο τρόπο. Στο πλαίσιο που διαμορφώνουν τα 
πιο πάνω προγράμματα περικοπών και λιτότητας, το άρθρο εστιά-
ζει σε ένα από τα λιγότερο συζητημένα «θύματα» της κρίσης, τις 
μεταβαλλόμενες πρακτικές φροντίδας. Αντλώντας από έρευνα με 
μετανάστριες και ντόπιες εργοδότριές τους στην Αθήνα, το άρθρο 
επικεντρώνεται ειδικότερα στο έλλειμμα φροντίδας για τους ηλικιω-
μένους ως σημείο εκκίνησης, προκειμένου να συζητήσει ένα σύνολο 
καθημερινών πρακτικών οι οποίες (α) επαναπροσδιορίζουν έμφυλες 
σχέσεις μεταξύ γυναικών και γυναικών, γυναικών και ανδρών, «ντό-
πιων» και «ξένων» και (β) αναδεικνύουν τη σημασία του χώρου και 
του τόπου στη συγκρότηση τέτοιων πρακτικών και σχέσεων, σε δι-
αφορετικές κλίμακες «από το σώμα μέχρι το παγκόσμιο σύστημα».1 

Όπως υποστηρίζει το άρθρο, η φροντίδα ηλικιωμένων δεν περι-
ορίζεται σε μια προσωπική/προσωποποιημένη σχέση. Συνδέεται με 
παγκόσμιες διαδικασίες και ταυτόχρονα εμπλέκει μια σειρά από κα-
θημερινές πρακτικές και σχέσεις γειτονίας. Στην πρώτη ενότητα λοι-
πόν, το άρθρο αναφέρεται στις καθημερινές πρακτικές στη γειτονιά 
ως μία από τις κλίμακες στις οποίες πραγματοποιείται η φροντίδα. 

1. Μια προηγούμενη, εκτενέστερη εκδοχή του άρθρου παρουσιάστηκε στο διεθνές 
συνέδριο Rethinking Feminist Interventions into the Urban (Τορόντο, Νοέμβριος 2010) και 
πρόκειται να περιληφθεί στο ομότιτλο βιβλίο που επιμελούνται η L. Peake και η M. Riker.



	 Δια-εθνικές καθημερινότητες στην πόλη	 73

Η δεύτερη ενότητα εστιάζει στα ελλείμματα φροντίδας στην Αθή-
να. Η τρίτη ενότητα, τέλος, συζητά τις δια-εθνικές συνθήκες μέσα 
στις οποίες (επανα)προσδιορίζεται ο τόπος και οι έμφυλες σχέσεις 
σε συνθήκες κρίσης.

1. ΚΑΘΗΜΕΡΙΝΕΣ ΠΡΑΚΤΙΚΕΣ ΣΤΙΣ ΓΕΙΤΟΝΙΕΣ ΤΗΣ ΠΟΛΗΣ

Στη μελέτη της πόλης, η εστίαση στις καθημερινές πρακτικές απο-
τελεί θεωρητική και μεθοδολογική επιλογή που επιτρέπει να ανι-
χνεύσει κανείς την πολλαπλότητα και να αποκαλύψει τις δυναμικές 
της αστικής ζωής (Lefebvre, 1990). Μια τέτοια επιλογή δεν αποδίδει 
ερευνητικό ενδιαφέρον και θεωρητική αξία μόνο στα «μεγάλα» γε-
γονότα και τις παγκόσμιες διαδικασίες, αλλά και στις «μικρές» ανη-
συχίες, στα χιλιάδες πράγματα που πρέπει να γίνουν κάθε μέρα για 
τον εαυτό και για τους άλλους, σε όλες εκείνες τις λεπτομέρειες που 
συνήθως θεωρούνται ταπεινές, αυτονόητες και ανάξιες να αποτελέ-
σουν στοιχεία ενός θεωρητικού και ερμηνευτικού πλαισίου για την 
πόλη, ενώ είναι καθοριστικές για την επιβίωση των κατοίκων της.

Όπως πολλές φεμινίστριες που ασχολούνται με τα ζητήματα της 
πόλης έχουν υποστηρίξει, ακριβώς αυτές οι ταπεινές και αυτονόη-
τες πρακτικές, σημασιοδοτήσεις και εν-τοπισμοί συμβάλλουν στην 
κατανόηση των τρόπων με τους οποίους συγκροτούνται έμφυλες 
σχέσεις και ιεραρχίες στην πόλη, μεταξύ γυναικών και γυναικών, 
γυναικών και ανδρών, «ντόπιων» και «ξένων», εργαζόμενων και ερ-
γοδοτών – και συνδυασμών των παραπάνω (βλ., για παράδειγμα, 
Dyck, 2005). Η έμφαση στις καθημερινές πρακτικές διαπερνά τις δι-
πολικές αντιλήψεις και αποκαλύπτει συνέχειες μέσα από διαφορε-
τικές σφαίρες εμπειρίας και διαπλεκόμενες χωρικές κλίμακες, όπως 
δείχνει και η συζήτηση στις επόμενες ενότητες του άρθρου (Smith, 
1987· Simonsen and Vaiou, 1996· Gardiner, 2000). Μία από τις κλίμακες 
αυτές, η γειτονιά, αναδύεται ως σημαντική αναφορά στην καθημε-
ρινότητα διαφορετικών ανθρώπων, με σημασιοδοτήσεις που ξεπερ-
νούν κατά πολύ τους χωρικούς προσδιορισμούς της και την απομα-
κρύνουν από παλαιότερες και ιδιαίτερα αμφιλεγόμενες ταυτίσεις με 
την κοινότητα και την τοποθεσία (για μια κριτική επαναξιολόγηση 
βλ. Simonsen, 1997· Germain, 2002· Βridge et al., 2004). 

Στο πλαίσιο αυτό, η γειτονιά δεν αντιμετωπίζεται ως οριοθετη-
μένος χώρος, αλλά ως μία χωρο-κοινωνική κλίμακα, όπου «συνευ-
ρίσκονται» τοπικές και παγκόσμιες διαδικασίες. Μια τέτοια θεώρη-



74	 Ντίνα Βαΐου

ση αντλεί από αυτό που η Doreen Massey αποκαλεί «προοδευτική 
θεώρηση του τόπου»: μια θεώρηση του τόπου ως ιδιαίτερη στιγμή 
στην αλληλοτομία κοινωνικών σχέσεων, ως μόνιμα εν τω γίγνε-
σθαι μέσα από πιθανές ή απρόβλεπτες μεταλλαγές και συνδέσεις, 
οι οποίες μπορεί να υλοποιηθούν ή όχι μέσα σε ένα σύστημα που 
περιλαμβάνει ετερογένεια, απροσδιοριστία και ανοικτότητα σε μελ-
λοντικές αναδιαρθρώσεις, αλλά και ισχυρές γεωμετρίες δύναμης 
(Massey, 1994. 2005). Οι κάτοικοι πολλών αστικών γειτονιών/τόπων, 
στις εμπειρίες των οποίων αναφέρεται η επόμενη ενότητα του άρ-
θρου, συχνά εγκλωβίζονται σε τέτοιες γεωμετρίες δύναμης καθώς 
επιχειρούν να ενταχθούν, σε μεγαλύτερο ή μικρότερο βαθμό, στην 
οικονομική, κοινωνική και πολιτική καθημερινότητα των τόπων 
όπου εγκαθίστανται, την οποία συνδέουν με υπερ-τοπικές, ακόμη 
και παγκόσμιες, διαδικασίες. Αλλά ανήκουν και αλλού: διατηρούν 
σχέσεις, υλικές και συναισθηματικές ανταλλαγές και πρακτικές που 
διαπερνούν σύνορα. 

Όμως ταυτίσεις με το τοπικό είναι αναγκαίες για να υποστηρί-
ξουν δια-εθνικά δίκτυα και σύνθετες σχέσεις πέρα από (εθνικά) σύ-
νορα (Guarnizo and Smith, 1998· Leitner and Ehrkamp, 2006). Δεν είναι 
τυχαίο λοιπόν που η γειτονιά και η πόλη εμφανίζονται τόσο έντονα 
στις αφηγήσεις μεταναστριών: αυτές οι (έντονα ανομοιογενείς) αφη-
γήσεις υπογραμμίζουν την επιθυμία να εγκατασταθούν και να δια-
μορφώσουν μια ανεκτή καθημερινότητα «εδώ» και από την άποψη 
αυτή αποσταθεροποιούν αναπαραστάσεις υπερ-κινητικότητας και 
συχνά αποκαλύπτουν περιστατικά ακινησίας ή και εγκλεισμού. Η 
κίνηση δεν είναι μια αναλυτική αφαίρεση αλλά ένα σύνολο από εν-
σώματες πρακτικές που, μεταξύ άλλων, καθορίζονται από έμφυλες 
σχέσεις και διαμορφώνουν τη ζωή στην πόλη και στις διαδρομές της 
μετανάστευσης, όπως αναδεικνύει και η συζήτηση που ακολουθεί, 
με επίκεντρο τη φροντίδα ηλικιωμένων.

2. ΕΛΛΕΙΜΜΑΤΑ ΦΡΟΝΤΙΔΑΣ ΣΤΗΝ ΑΘΗΝΑ

Η φροντίδα και η οικιακή εργασία, όπως είναι γνωστό, έχει αποτε-
λέσει κεντρικό ζήτημα στη φεμινιστική έρευνα και πολιτική από τη 
δεκαετία 1970, στο πλαίσιο της συζήτησης περί έμφυλων σχέσεων 
και ανισοτήτων.2 Περιέπεσε αργότερα σε μερική απαξίωση, καθώς 

2. Για τις παλαιότερες συζητήσεις, βλ. την εμβληματική δουλειά της A. Oakley, 1974.



	 Δια-εθνικές καθημερινότητες στην πόλη	 75

άλλες θεματολογίες ήρθαν στο προσκήνιο της φεμινιστικής συζήτη-
σης, για να επανέλθει με νέους όρους, μέσα από τη μελέτη των πρό-
σφατων μεταναστεύσεων. Στην παγκοσμιοποιημένη εποχή που ζού-
με, ένα σημαντικό μέρος της εργασίας που γινόταν απλήρωτα από 
τις γυναίκες στο πλαίσιο της οικογένειας έχει γίνει σημαντικός το-
μέας αμειβόμενης εργασίας μεταναστριών από τον παγκόσμιο Νότο 
προς τον παγκόσμιο Βορρά (Ehrenreich and Hochchild, 2003· Pratt and 
Rosner, 2006) – και προς την Ελλάδα ειδικότερα, μετά το 1989. Ο το-
μέας αυτός καλύπτει ελλείμματα φροντίδας «εδώ», ενώ, παράλληλα, 
τα μεταθέτει σε άλλους τόπους στις διαδρομές της μετανάστευσης 
και συμβάλλει στη μεταλλαγή της καθημερινής ζωής σε δια-εθνική. 

Στην Ελλάδα, όπως και στις άλλες χώρες της Νότιας Ευρώπης, 
ο δημόσιος τομέας παροχής φροντίδας για τους ηλικιωμένους που 
απασχολούν αυτό το άρθρο ήταν πάντα ελλειμματικός (Karamessini, 
2008). Το έλλειμμα φροντίδας παρουσίαζε πάντα, και στις μέρες μας, 
σημαντικές γεωγραφικές διαφοροποιήσεις οι οποίες συνδέονται, με-
ταξύ άλλων, με αλλαγές στην παραγωγική δομή της χώρας, μορφές 
αστικοποίησης, κινητικότητα του πληθυσμού, ιδιαίτερα των νέων, 
αλλαγές στις συνθήκες διαβίωσης, το μέγεθος και την κινητικότητα 
των νοικοκυριών κ.λπ. Συγκεντρώσεις ηλικιωμένων εντοπίζονται σε 
πολλές περιοχές της χώρας, με πρώτα παραδείγματα τα ορεινά χω-
ριά και τα μικρά νησιά. Όμως, τα μεγαλύτερα ελλείμματα φροντί-
δας παρουσιάζονται στις πόλεις και ιδιαίτερα στην Αθήνα: στις κε-
ντρικές γειτονιές της έχουν παραμείνει οι ηλικιωμένοι σε ιδιόκτητα 
διαμερίσματα, ενώ τα νεώτερα μέλη των νοικοκυριών έχουν φύγει 
προς τα προάστια (Μαλούτας κ.ά., 2009). Μετά το 1989, σε πολλές 
κεντρικές γειτονιές συγκατοικούν ηλικιωμένοι ντόπιοι, συχνά μόνοι, 
και νέα μεταναστευτικά νοικοκυριά, που διαμορφώνουν νέες δυνα-
μικές και νοηματοδοτήσεις, αλλά ζουν και συγκρούσεις και φόβους. 
Οι δυνατότητες ώσμωσης και ένταξης που μπορεί να προκύψουν 
από τη συγκατοίκηση δεν μπορούν να απαλείψουν τα αόρατα τείχη 
ανάμεσα σε υπόγεια και ρετιρέ, πρόσοψη και ακάλυπτο.

Οι γεωγραφικές συγκεντρώσεις ηλικιωμένων διαμορφώνουν αυ-
ξημένη ζήτηση για υπηρεσίες φροντίδας, ο μεγάλος όγκος των οποί-
ων καλύπτεται από την απλήρωτη εργασία των γυναικών στο πλαί-
σιο της οικογένειας και μέσα από καταμερισμούς εργασίας μεταξύ 
γυναικών. Σε αυτό το οικογενειοκεντρικό μοντέλο φροντίδας, το 
κράτος αποτελεί φορέα «φροντίδας της τελευταίας στιγμής» (Bettio 
et al., 2006), με επιλεκτικούς τρόπους και κυρίως μέσα από (χρημα-



76	 Ντίνα Βαΐου

τικά) επιδόματα και συντάξεις, όχι δηλαδή παρέχοντας υπηρεσίες. 
Δημογραφικές και οικονομικές εξελίξεις οδηγούν το μοντέλο αυτό 
σε κρίση στη δεκαετία 1990.3 Το έλλειμμα φροντίδας για ηλικιωμέ-
νους στις νέες συνθήκες καλύπτεται από μεγάλο αριθμό μετανα-
στριών. Η νέα διευθέτηση συμβάλλει στην αναπαραγωγή του οι-
κογενειοκεντρικού μοντέλου με άλλους όρους (Βαΐου κ.ά., 2007): η 
φροντίδα παραμένει εξατομικευμένη, μέσα στην οικογένεια, με μια 
νέα διαπραγμάτευση και καταμερισμό εργασίας μεταξύ γυναικών, 
αυτή τη φορά ντόπιων και μεταναστριών, αφήνοντας τους άνδρες 
ανενόχλητους και αμέτοχους. Η αμειβόμενη φροντίδα, παλαιότερα 
προσιτή μόνο σε υψηλά εισοδηματικά στρώματα, σε μεγάλο βαθμό 
γενικεύεται με τη φτηνή εργασία των μεταναστριών. Αποτελεί μια 
διευθέτηση που είναι κοινωνικά πιο αποδεκτή από την «εγκατάλει-
ψη» ενός ηλικιωμένου σε οίκο ευγηρίας.

Η νέα ισορροπία διευθέτησης της φροντίδας μεταξύ οικογένειας, 
κράτους και αγοράς στηρίζεται σε δύο πυλώνες: Από τη μια, στις 
έστω και χαμηλές συντάξεις που διαμορφώνουν τις υλικές συνθή-
κες ύπαρξής της. Από την άλλη, στη χαμηλά αμειβόμενη εργασία 
των μεταναστριών που κάνει τη φροντίδα προσιτή ακόμη και για 
πιο χαμηλά εισοδήματα. Η εργασία των μεταναστριών αμβλύνει το 
έλλειμμα φροντίδας στα ελληνικά νοικοκυριά αλλά το διευρύνει στα 
μεταναστευτικά, τόσο «εδώ», όσο και «εκεί», στα μέρη από όπου 
έρχονται οι μετανάστριες, αναδεικνύοντας ένα care drain, αλλά και 
νέα μίγματα διευθετήσεων μιας δια-εθνικής ζωής στην πόλη (Bettio 
and Plantenga, 2004). Στη συνέχεια παρουσιάζονται τρεις όψεις της 
διευθέτησης της φροντίδας ηλικιωμένων, αντλώντας από υλικό συ-
νεντεύξεων με ντόπιες και μετανάστριες στην Κυψέλη:4 η φροντίδα 
με πληρωμή, οι πρακτικές φροντίδας στο πλαίσιο σχεδίων μετανά-
στευσης, και, τέλος, οι πλευρές της που επιτελούνται μέσα από σχέ-

3. Μεταξύ άλλων, αυξάνεται το προσδόκιμο ζωής και η αναλογία ατόμων πάνω 
από 80 ετών, ενώ, παράλληλα, οι γυναίκες εισέρχονται μαζικά στην αγορά εργασίας και 
η κινητικότητα των νοικοκυριών αυξάνεται.

4. Το άρθρο αντλεί από τα πιο κάτω ερευνητικά προγράμματα: Βαΐου Ντ., Καλαντί-
δης Α., Λυκογιάννη Ρ., Τσίκλη Α., 2006. Βαΐου κ.ά., 2007. Lafazani, Lykogianni and Vaiou, 
2010 (στο πλαίσιο του ερευνητικού προγράμματος FP7 GeMIC : Gender, migration and inter-
cultural interaction in the Mediterranean and South-East Europe. An interdisciplinary perspec-
tive, διαθέσιμο στο www.gemic.eu). Liapi and Vaiou, 2010 (από το ερευνητικό πρόγραμμα 
FP6 FeMiPol: Integration of female immigrants in labour market and society. Policy assessment 
and policy recommendations, available at www.femipol.uni-frankfurt.de)



	 Δια-εθνικές καθημερινότητες στην πόλη	 77

σεις γειτονίας. Οι όψεις αυτές δεν εξαντλούν τα σύνθετα ζητημάτα 
που θέτουν για τη μελέτη της πόλης οι μεταλλαγές των πρακτικών 
φροντίδας. Αποτελούν, όμως, μια ευκαιρία για αναστοχασμό πάνω 
στα ζητήματα αυτά, μέσα από τις εμπειρίες υπαρκτών κατοίκων της 
πόλης. 

2.1. Πληρώνοντας για φροντίδα

Για τις ντόπιες γυναίκες η προσφυγή στη «βοήθεια» μιας μετανάστρι-
ας είναι μια διευθέτηση που συμβαδίζει με τις αντιλήψεις για τη φρο-
ντίδα των γονιών, ενώ ο οίκος ευγηρίας δεν αποτελεί αποδεκτή λύση. 
Μια μετανάστρια προσφέρει εξατομικευμένη φροντίδα στο σπίτι του 
ηλικιωμένου προσώπου, όπου η οικογένεια θέτει τους όρους και 
ελέγχει την ποιότητα της υπηρεσίας. Όπως υπογραμμίζει η Γεωργία, 
εργοδότρια μιας μετανάστριας που φροντίζει τη μητέρα της:

«Η μόνη εναλλακτική λύση που υπήρχε, από το να μην πάρουμε γυ-
ναίκα, είναι να βάλουμε τη μάνα μας σε ίδρυμα. Ποτέ δεν το θέλαμε 
και οι δύο (αδελφές)… [τα καθήκοντά της] «…η φροντίδα της μητέ-
ρας μου, το να την ταΐσει, να την αλλάξει, ε, να την προσέξει… να 
’χει το σπίτι καθαρό, να κάνει κάποια ψώνια…». 

Η Σόφι, εσωτερική εργαζόμενη από τη Βουλγαρία, περιγράφει τα 
καθήκοντα και τις συνθήκες δουλειάς από μια διαφορετική οπτική:

«Κάθομαι και σκέφτομαι πολλές φορές, ποτέ να μη σηκωθείς όταν 
θέλεις. Ποτέ να μην πέσεις όταν θέλεις στο κρεβάτι. Στρατιώτης μέρα 
- νύχτα. […] Το πρωί 6:30, 7 παρά 25 σηκώνομαι, ως 2 το βράδυ δεν 
κάθομαι, δεν κάθομαι. Θέλει καφέ, θέλει να βγει έξω, θέλει νερό, θέ-
λει να κατουράει στο πάπια, θέλει το ένα, θέλει το άλλο. Εδώ, κάθε 
πρωί μπάνιο, κάθε πρωί κάνω το μπάνιο μετά το μπάνιο του. Να μην 
μυρίζει […]. Και ο παππούς είναι παράξενος, είναι σκληρός…».

Σε κάθε περίπτωση, η φροντίδα παραμένει πρόβλημα που διευθε-
τείται μεταξύ γυναικών, ντόπιων και μεταναστριών, ενώ οι άνδρες 
ούτε καν αναφέρονται (ή εμπλέκονται) σ’ αυτές τις λεπτομέρειες της 
καθημερινότητας. Όπως σημειώνει η Γεωργία σε άλλο σημείο της 
συνέντευξης, τώρα μπορεί να πάει όπου θέλει χωρίς να ανησυχεί 
συνεχώς – πληρώνει για το χρόνο της και την ελευθερία κινήσεων. Η 
αφήγηση της Σόφι, από την άλλη, αναδεικνύει την αντίστροφη όψη 
της συμφωνίας: παραμένει εγκλωβισμένη, συνεχώς διαθέσιμη και 



78	 Ντίνα Βαΐου

ανοιχτή στις παραξενιές του ηλικιωμένου άνδρα τον οποίο φροντί-
ζει. Όπως πολλές μετανάστριες με παρόμοια μεταναστευτικά σχέ-
δια, έχει αποφασίσει να υπομείνει για μερικά χρόνια τις δύσκολες 
συνθήκες, τις οποίες βιώνει ως προσωρινές, προκειμένου να φροντί-
σει από απόσταση την οικογένειά της αλλά και να πραγματοποιήσει 
προσωπικές επιδιώξεις:

«Να σας πω, οι άντρες μένουνε στη Βουλγαρία. Οι γυναίκες φεύ-
γουνε, … στέλνουνε χρήματα και άντρας περνάει καλά. Και η γυναί-
κα είναι κλεισμένο μέσα […]. Εγώ έχω τακτοποιήσει το παιδί μου… 
τώρα θέλω κάτι να προσπαθήσω να κάνω για τον εαυτό μου, για τα 
γεράματα, να είμαι καλά. Και έχω ένα οικόπεδο από παππούς μου 
στη Βουλγαρία και πήρα απόφαση να φτιάξω ένα σπιτάκι».

2.2. Φροντίζοντας πέρα από τα σύνορα
Η εργασία φροντίδας που προσφέρουν οι μετανάστριες αμβλύνει, του-
λάχιστον εν μέρει, τα προβλήματα των ντόπιων γυναικών – αλλά δη-
μιουργεί έλλειμμα φροντίδας στα δικά τους νοικοκυριά, τόσο «εδώ» 
(ιδίως για τη φροντίδα των παιδιών), όσο και «εκεί», όπου η φροντίδα 
των παιδιών και των ηλικιωμένων γονιών (μπορεί να) έχει αφεθεί σε 
συγγενείς και γείτονες. Η Άνια, μια μετανάστρια από τη Βουλγαρία 
που δουλεύει ως εσωτερική, εξηγεί την πρόβλεψη για τη φροντίδα των 
παιδιών της στη Βουλγαρία, προκειμένου να μεταναστεύσει:

«Και έχω ακούσει καλά λόγια για εδώ. Λέω θα πάω να δοκιμάσω 
και εγώ. Γιατί όχι. Και έτσι ήρθα 1998 […]. Όχι. Δεν του άρεσε πάρα 
πολύ (του συζύγου) γιατί κοίταξε τώρα. Φεύγω, τα παιδιά… πώς θα 
γίνει… είναι λίγο δύσκολο… Πώς έγινε. Η μαμά του βόηθησε πάρα 
πολύ στα παιδιά γιατί μένει από κάτω. Και αυτή έκανε πολύ μεγάλη 
βοήθεια, φροντίδα με τα παιδιά μου». 

Στον τόπο προέλευσης, οι μετανάστριες προσπαθούν να καλύ-
ψουν τα ελλείμματα φροντίδας από απόσταση, μέσα από συμφω-
νίες με γυναίκες συγγενείς και, κυρίως, μέσα από εμβάσματα που 
είναι απαραίτητα για τις σπουδές των παιδιών και για τη στήριξη 
άλλων μελών της οικογένειας που μπορεί να έμειναν άνεργοι ή να 
αμείβονται πολύ λίγο. Αλλά και «εδώ» η βοήθεια από τις μητέρες, 
τις πεθερές και άλλα μέλη της οικογένειας είναι συνηθισμένη και 
απαραίτητη για τη φροντίδα των παιδιών, αφού οι άνδρες δεν φαί-
νεται να επιδιώκουν να εμπλακούν με άλλο τρόπο εκτός από αυτόν 



	 Δια-εθνικές καθημερινότητες στην πόλη	 79

του «κουβαλητή».5 Οι δημοτικοί παιδικοί σταθμοί, ακόμη και όταν 
υπάρχουν στη γειτονιά, δεν είναι πάντα προσβάσιμοι, όπως υπο-
γραμμίζουν και η Ελένη και η Ράνια, μετανάστριες από την Αλβα-
νία, εξωτερικές εργαζόμενες: 

«Bέβαια, τέσσερα χρόνια δούλευα από το πρωί μέχρι το βράδυ. Γιατί 
ήταν η μαμά μου εδώ κοντά, και τους πρόσεχε [τα δύο της παιδιά]». 
(Ελένη)

«…έπαιρνα τον Αριστείδη κι ερχόμουνα στο σπίτι. Καλά τότε δεν… 
σταθμούς και τέτοια γιατί θέλανε τα χαρτιά [… όταν το παιδί πήγε 
στο δημοτικό] το παίρνανε τα παιδιά του αδελφού μου. Ήτανε… 
μια φορά ήτανε ο Αριστείδης πρωί κι αυτοί ήτανε μεσημέρι. Το αλ-
λάξανε… ήτανε έτσι και το στείλανε αυτοί και το παίρνανε και μετά 
πήγαιναν σχολείο αυτοί. Έτσι τα έχουμε κάνει. Όλη η οικογένεια με 
έχει βοηθήσει». (Ράνια)

2.3. Πρακτικές γειτονίας
Η φροντίδα για τους ηλικιωμένους δεν εξαντλείται όμως στην άμε-
ση, ενσώματη περιποίηση στο σπίτι. Εκτείνεται στην πόλη και συν-
δέεται με την ανάπτυξη σχέσεων γειτονίας. Η Ελένη, εξωτερική ερ-
γαζόμενη από την Αλβανία, περιγράφει πώς απόκτησε σχέσεις με 
τις γειτόνισσές της, πώς τη βοήθησαν να βρει δουλειά και σπίτι και 
πώς εκείνη ανταποδίδει φροντίζοντάς τις με πολλούς άτυπους αλλά 
σημαντικούς τρόπους: 

«Η συννυφάδα μου είχαν έρθει δύο χρόνια πριν από εμάς. Και αυτή 
είχε πιο πολλές γνωριμίες και μια γειτόνισσα, μια Ελληνίδα που μας 
έβαλε στο σπίτι, με ενοίκιο βέβαια. Και αυτή άρχιζε να με βοηθήσει 
πάρα πολύ – μου βρήκε δουλειές σε σπίτια […] Έδωσε αυτό το σπίτι 
αντιπαροχή και όταν φτιάχτηκε μου λέει θέλεις να έρθεις; Τώρα βγαί-
νουμε, είναι το παράθυρό της απέναντι. Και μες τη νύχτα μπορεί κάτι 
να χρειαστεί […] Να μαγειρεύω κάτι καλό θα της πάω… […] Θα πάρει 
αυτή κάτι απ’ έξω που ξέρει ότι αρέσει στην κόρη μου – ξέρει ότι εγώ 
δεν τα μαγειρεύω – και παίρνει και θα πάρει και για τα παιδιά μου…»

5. Όπως επισημαίνουν πολλές αφηγήσεις μεταναστριών, όταν οι άνδρες φροντίζουν 
τα παιδιά, τους γονείς, το σπίτι, αισθάνονται ότι ντροπιάζονται, ότι χάνουν τον έλεγχο, 
και συχνά αναπτύσσουν βίαιες συμπεριφορές. 



80	 Ντίνα Βαΐου

Μέσα από τις καθημερινές ρουτίνες της, η Ελένη, όπως και πολ-
λές άλλες μετανάστριες, κάνει την παρουσία τους ορατή και αισθητή 
στη γειτονιά: κάνει τα ψώνια στα τοπικά μαγαζιά και σούπερ μάρκετ, 
σταματάει στο φούρνο, το φαρμακείο ή το περίπτερο, συνοδεύει το 
ηλικιωμένο άτομο που φροντίζει στις καθημερινές εξόδους του, πη-
γαίνει τα παιδιά στο σχολείο, στον παιδικό σταθμό, στο γιατρό, στην 
παιδική χαρά, επισκέπτεται τις γειτόνισσες και μοιράζεται χρόνο μαζί 
τους. Οι σχέσεις που αναπτύσσονται, ακόμη και οι μικρές καθημερινές 
ανταλλαγές, όπως ο χαιρετισμός στο δρόμο ή στο σούπερ μάρκετ, αξι-
ολογούνται πολύ θετικά, καθώς βοηθούν να ξεπεραστούν δυσκολίες 
προσαρμογής στον ξένο τόπο, δίνουν «κλειδιά» για την επιβίωση και 
αποτελούν μια πηγή συναισθηματικής και συχνά υλικής υποστήριξης.

Οι πρακτικές των μεταναστριών επανανοηματοδοτούν τη γει-
τονιά και αξιολογούνται θετικά από τις συνήθως ηλικιωμένες ντό-
πιες γειτόνισσές τους, σε σχέση με διάφορες πλευρές της καθημερι-
νότητας όπως τα σπίτια, το τοπικό εμπόριο, η κίνηση στη γειτονιά. 
Έχοντας εμπειρία από τις μεταλλαγές της γειτονιάς σε μια μεγάλη 
διάρκεια χρόνου, η κυρία Σοφία, που ζει στην Κυψέλη από το 1947, 
θα υπογραμμίσει τις σχέσεις γειτονίας και τις επαφές που αναπτύσ-
σονται σταδιακά με την εγκατάσταση μεταναστών και κυρίως μετα-
ναστριών στη γειτονιά:

«…και να σου πω μια κοπέλα που την είχα για δύο χρόνια… πάρα 
πολύ καλή, με δυο παιδάκια, να ’ρχεται, να πηγαίνει τα παιδιά της, 
να μιλάει, να έρχεται στο σπίτι μου με τον καλύτερο τρόπο…» (Σοφία)

Οι επαφές αυτές, που εμπεριέχουν σχέσεις δύναμης αλλά και 
αμοιβαιότητα, συμβάλλουν στη νοηματοδότηση της γειτονιάς με 
σημασίες και ποιότητες που έμοιαζαν χαμένες. Οι αναφορές στις 
«δικές τους» γειτόνισσες μεταβάλλουν παλιότερες στάσεις των ντό-
πιων, παρ’ όλο που δεν λείπουν δυσαρέσκειες και συγκρούσεις σε 
διάφορα επίπεδα.

3. ΕΜΦΥΛΕΣ ΕΠΑΝΑΔΙΑΠΡΑΓΜΑΤΕΥΣΕΙΣ

Όπως ήδη έχω σημειώσει στην αρχή του άρθρου, οι μεταβαλλόμενες 
πρακτικές φροντίδας στην Αθήνα είναι ένα σημείο εκκίνησης για 
την προσέγγιση της διαπλοκής φύλου, κοινωνικής τάξης και εθνό-
τητας στις (δια-εθνικές) ζωές μεταναστριών και ντόπιων γυναικών. 
Δεν είναι υπερβολή να πει κανείς ότι η φροντίδα ηλικιωμένων (και 



	 Δια-εθνικές καθημερινότητες στην πόλη	 81

η φροντίδα γενικότερα), στην Ελλάδα και στον Ευρωπαϊκό Νότο, 
παραμένει «μια γυναικεία δουλειά», παρά τις δεκαετίες συλλογικών 
αγώνων και ατομικών διαπραγματεύσεων. Ως τέτοια φέρει τις αρ-
νητικές αξιολογήσεις της γυναικείας εργασίας (βλ. Αβδελά, 2009· 
Αθανασίου, 2009), ακόμη και με τη νέα, παγκοσμιοποιημένη μορφή 
της, που την έχει μετατρέψει, τουλάχιστον εν μέρει, σε «κανονική 
απασχόληση» (Mattingly, 2001). 

Το ερώτημα του γυναικείου κινήματος της δεκαετίας 1970 αν η 
φροντίδα είναι αποκλειστικότητα των γυναικών, ούτε καν τίθεται 
στις μέρες μας. Μια σειρά από συνεντεύξεις με μετανάστριες και 
ντόπιες γυναίκες αποκαλύπτει πως οι άνδρες συνεχίζουν να είναι 
αμέτοχοι ή εμπλέκονται σε πολύ ειδικές και οριοθετημένες δουλειές. 
Η οργάνωση της φροντίδας ενός ηλικιωμένου προσώπου παραμένει 
αρμοδιότητα «της γυναίκας», μαζί με όλες τις αναγκαίες συμφωνίες 
για την αμοιβή και τις λεπτομέρειες της εργασίας. Έτσι, η (μερική) 
μεταβίβαση αρμοδιοτήτων φροντίδας σε μια αμειβόμενη μετανά-
στρια δεν οδηγεί σε άμεσες αλλαγές έμφυλων σχέσεων και καταμε-
ρισμών εργασίας με τους άνδρες, αλλά σε σημαντικές ανακατανο-
μές χρόνου και εργασίας μεταξύ γυναικών.

Για τις μετανάστριες αναδύονται διαφορετικές όψεις στη δια-
πραγμάτευση των έμφυλων σχέσεων, όψεις που διαπερνούν σύνο-
ρα και γεωγραφικές κλίμακες. Η διαπραγμάτευση – «εδώ», «εκεί» 
και «στη διαδρομή» – έχει να κάνει με τις αποφάσεις για το ποιοι 
και ποιες θα μεταναστεύσουν και ποιοι θα μείνουν πίσω, πώς θα 
χρησιμοποιούνται τα εμβάσματα, κάτω από ποιες συνθήκες θα δου-
λέψουν οι γυναίκες που μεταναστεύουν, πώς θα φροντίζουν από 
απόσταση τις οικογένειές τους κοκ. Η αμοιβή για τη φροντίδα την 
μετατρέπει σε «πραγματική απασχόληση» που επιτελείται με συγκε-
κριμένους κανόνες και, παρά τις συχνές παραβιάσεις, εμπεριέχει 
δικαιώματα (π.χ. ωρομίσθιο ή μισθό, ασφάλιση, ωράρια). Με αυτή 
την έννοια, αποσταθεροποιεί τα στερεότυπα «του κουβαλητή» και 
της «νοικοκυράς» και αναδιαρθρώνει τις δυναμικές των σχέσεων με 
τους άνδρες, οι οποίοι αναγκάζονται να αντιμετωπίσουν την εμπλο-
κή τους με τα πρακτικά ζητήματα της καθημερινής φροντίδας, αν 
και με αρνητικές και συχνά βίαιες αντιδράσεις, ιδίως όταν είναι 
άνεργοι.

Οι σχέσεις με τις ντόπιες γυναίκες, από την άλλη, εμπεριέχουν 
έμφυλες διαπραγματεύσεις που δεν μπορούν να γίνουν κατανοη-
τές αποκλειστικά μέσα από τη σχέση εργοδότριας-εργαζόμενης. Η 



82	 Ντίνα Βαΐου

σχέση ανάμεσα στη γυναίκα που φροντίζει και στο πρόσωπο που 
είναι αποδέκτης/τρια της φροντίδας εμπεριέχει υλική παρουσία και 
σκληρή χειρωνακτική εργασία, καθώς και σωματική επαφή και συ-
ναισθηματική εμπλοκή (Pratt and Rosner, 2006). Οι λεπτομέρειες της 
φροντίδας κινητοποιούν έναν πλούτο αμοιβαίων αισθημάτων, αρ-
νητικών όπως και θετικών, καθώς τελούν, ανοιχτά ή υπόρρητα, υπό 
συνεχή διαπραγμάτευση, με λεπτές (ή και όχι τόσο λεπτές) ταξινομή-
σεις ανάμεσα σε «επιτρεπόμενα» και «απαγορευμένα» καθήκοντα, 
«επιθυμητές» και «ανεπιθύμητες» δουλειές (βλ. και Αθανασοπού-
λου, 2008). Τέτοιες ταξινομήσεις, οι υπερβάσεις τους και οι τρόποι 
με τους οποίους οι μετανάστριες τις επιτελούν, οριοθετούν σχέσεις 
δύναμης, έμφυλες και εθνοτικές. 

Στις αφηγήσεις μεταναστριών και ντόπιων γυναικών, από τις 
οποίες έχουν προκύψει τα αποσπάσματα που χρησιμοποίησα στο 
άρθρο αυτό, οι αθέατες και απαξιωμένες καθημερινές πρακτικές 
φροντίδας παίζουν σημαντικό ρόλο στην εγκατάσταση τόσο «εδώ» 
όσο και «εκεί» και συμβάλλουν στη συγκρότηση «οικείων τόπων», 
πολύ περισσότερο από τις πρακτικές των ανδρών, των οποίων οι 
απουσίες και παρουσίες σε αυτά τα πεδία αναδεικνύουν ζωές πιο 
απόμακρες από τις πολλαπλές όψεις της φροντίδας. Όμως, ούτε η 
γειτονιά ούτε οι καθημερινές πρακτικές των μεταναστριών ή των 
ντόπιων γυναικών μπορούν να ταυτιστούν με «το τοπικό». Επιτε-
λούνται σε μια σειρά από διαπλεκόμενες κλίμακες, από το σώμα 
μέχρι το παγκόσμιο σύστημα, και εμπλέκουν σημαντικές έμφυλες 
διαπραγματεύσεις (βλ. και Silvey, 2006), όπως υποδηλώνουν και οι 
πρακτικές που παρουσιάστηκαν στην προηγούμενη ενότητα. 

Η φροντίδα ως αμειβόμενη εργασία είναι μια παγκόσμια διαδι-
κασία που συνδέει μετανάστριες από τον παγκόσμιο Νότο με συγκε-
κριμένα σπίτια στον Ευρωπαϊκό Νότο και στην Ελλάδα. Οι δυνατό-
τητες και οι όροι της «συνάντησης» των μεταναστριών με τους απο-
δέκτες και τις αποδέκτριες της φροντίδας ρυθμίζονται στην κλίμακα 
της ΕΕ και του εθνικού κράτους από κοινωνικές ή μεταναστευτικές 
πολιτικές αλλά και από παθητική ανοχή. Επίσης, είναι ένας τομέας 
γυναικείας απασχόλησης που έχει όλο και πιο σημαντική παρουσία 
στις νοτιοευρωπαϊκές πόλεις και τις αστικές γειτονιές. Πρόκειται για 
ζήτημα που αφορά την κλίμακα του νοικοκυριού, όπου συμβαίνει 
τελικά η συνάντηση και εμπλέκει συγκεκριμένα σώματα που κατα-
σκευάζονται ως κατάλληλα για συγκεριμένες πρακτικές φροντίδας 
(βλ. Mattingly, 2001· Βαΐου, 2008).



	 Δια-εθνικές καθημερινότητες στην πόλη	 83

Η αντιμετώπιση της φροντίδας σε όλες αυτές τις κλίμακες οδη-
γεί σε πιο σύνθετη κατανόηση των μεταναστεύσεων μετά το 1989 
και αναδεικνύει τις έμφυλες πλευρές αυτών των μεταναστεύσεων. 
Μια τέτοια προσέγγιση σε πολλαπλές κλίμακες οδηγεί ακόμη σε μια 
διαφορετική κατανόηση του αστικού φαινομένου, η οποία αρθρώ-
νεται γύρω από τις πολιτικές του καθημερινού και τους έμφυλους 
προσδιορισμούς αυτών των πολιτικών. Στις μεταβαλλόμενες πρα-
κτικές φροντίδας για τους ηλικιωμένους στην Αθήνα (και στις νο-
τιοευρωπαϊκές πόλεις) οι μετανάστριες δεν είναι παθητικά θύματα 
διεθνών συγκυριών αλλά ενεργά υποκείμενα σε πολυποίκιλα μετα-
ναστευτικά σχέδια, μέσα στα οποία εντάσσεται η φροντίδα ως αμει-
βόμενη εργασία.6 Η βαθιά κρίση υπογραμμίζει με πολλούς τρόπους 
την ενεργητική συμμετοχή τους σε οικογενειακά και προσωπικά 
σχέδια και άμεσες αποφάσεις – π.χ. να μείνουν ή να επιστρέψουν, 
να πάρουν ξανά τους δρόμους της μετανάστευσης, να συνεχίσουν 
την προσπάθεια να χτίσουν μια νέα ζωή στον τόπο όπου έχουν επεν-
δύσει σκληρή εργασία, έστω και με φτωχά δικαιώματα και αμοιβές, 
και έχουν συγκροτήσει νέες σχέσεις και δεσμούς.

Τα μέτρα ακραίας λιτότητας και οι περικοπές που θεσπίζονται 
σε καθημερινή βάση τους τελευταίους πολλούς μήνες χτυπούν άμε-
σα τους πυλώνες που στηρίζουν τις διευθετήσεις της φροντίδας που 
συζήτησα σε αυτό το άρθρο. Από την άποψη αυτή χτυπούν τις γυ-
ναίκες με πολύ σύνθετους τρόπους, οι οποίοι έχουν να κάνουν με 
συνδυασμούς αμειβόμενης και μη εργασίας σε συγκεκριμένους τό-
πους. Οι ήδη χαμηλές συντάξεις και μισθοί των πολλών έχουν υπο-
στεί περικοπές, ενώ η αύξηση των άμεσων και έμμεσων φόρων έχει 
μειώσει το διαθέσιμο εισόδημα και αυξήσει το κόστος ζωής. Στην 
εξελισσόμενη αυτή δίνη, η αμειβόμενη φροντίδα για τους ηλικιωμέ-
νους κι όχι μόνο δεν είναι τόσο γενικά προσιτή όσο πριν τρία χρόνια. 
Οι δυνατότητες επιβίωσης πολλών μεταναστευτικών νοικοκυριών 
δυσκολεύουν, εντός και πέραν των εθνικών συνόρων. Επί πλέον 
αυξάνονται δραματικά τα περιστατικά ρατσιστικής βίας σε πολλές 
γειτονιές της Αθήνας (και άλλων πόλεων), παράλληλα με ένα δημό-

6. Η M. Morokvasik (2004) μιλάει για μετανάστριες «εγκατεστημένες στην κινητικό-
τητα», προκειμένου να υπογραμμίσει την υλικότητα της κίνησης μεταξύ τόπων για βελτί-
ωση των συνθηκών ζωής στην πατρίδα, όπως και τα όρια της ανοχής/αντοχής σκληρών 
συνθηκών εργασίας, που βιώνονται ως παροδικές μέχρι να υλοποιηθούν συγκεκριμένα 
σχέδια.



84	 Ντίνα Βαΐου

σιο λόγο που παρουσιάζει το κέντρο και τις γειτονιές της πόλης ως 
«γκέτο» ή «άβατο». 

Σ’ αυτό το σκοτεινό σκηνικό, όπου η καθημερινότητα πολλών 
μεταναστών και ιδιαίτερα μεταναστριών έχει γίνει επικίνδυνη εμπει-
ρία, πυκνώνουν παράλληλα πρακτικές αλληλεγγύης (προσφορές 
τροφίμων και φαγητού, συλλογή χρημάτων, ανταλλακτικά παζά-
ρια, …), οι οποίες έρχονται να ενισχύσουν τις σχέσεις γειτονίας που 
με τόση προσπάθεια χτίζουν μετανάστριες και ντόπιες τα τελευταία 
20 χρόνια. Στο νέο σκηνικό κάθε πρόβλεψη είναι πρόωρη. Τρόποι 
αντιμετώπισης της κρίσης συλλογικά μένει ακόμη να εφευρεθούν 
και σκληροί αγώνες να δοθούν, θυμίζοντας τη λεφεβριανή ιδέα για 
τη μιζέρια και τη δύναμη του καθημερινού, τις προσαρμογές και τη 
συναίνεση μαζί με τους αγώνες και τις υπερβάσεις. 

ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

Ελληνόγλωσση
Αβδελά Ε., 2009, «Η όψιμη ανακάλυψη της επισφαλούς εργασίας», στο συλλογικό τόμο 

Επισφαλής εργασία, «γυναικεία εργασία», Αθήνα, Ιστορείν, σ. 13-18.
Αθανασίου Α., 2009, «Εισαγωγή», στο συλλογικό τόμο Επισφαλής εργασία, «γυναικεία 

εργασία», Αθήνα, Ιστορείν, σ. 7-13.
Αθανασοπούλου Α., 2008, «“Όλα είναι πάνω μου”: Το συνεχές της έμμισθης και άμι-

σθης οικιακής εργασίας στην περίπτωση Αλβανίδων μεταναστριών στην Αθήνα», 
στο Ντ. Βαΐου, Μ. Στρατηγάκη (επιμ.), Το φύλο της μετανάστευσης, Αθήνα, Με-
ταίχμιο, σ. 67-96.

Βαΐου Ντ., 2008, «Από τις “γυναίκες” στο “φύλο”. Θεωρητικές προσεγγίσεις και χώροι 
της μετανάστευσης», στο Ντ. Βαΐου, Μ. Στρατηγάκη (επιμ.), Το φύλο της μετανά-
στευσης, Αθήνα, Μεταίχμιο, σ. 17-38. 

Βαΐου Ντ., Καλαντίδης Α., Καραλή Μ., Κεφαλέα Ρ., Λαφαζάνη Ο., Λυκογιάννη Ρ., 
Μαρνελάκης Γ., Μονεμβασίτου Α., Μπαχαροπούλου Α., Παπασημάκη Κ., Τούντα 
Φ., Φωτίου Θ., Χατζηβασιλείου Σ., 2007, Διαπλεκόμενες καθημερινότητες και χωρο-
κοινωνικές μεταβολές στην πόλη: Μετανάστριες και ντόπιες στις γειτονιές της Αθή-
νας, Αθήνα, ΕΜΠ και L-Press.

Βαΐου Ντ., Καλαντίδης Α., Λυκογιάννη Ρ., Τσίκλη Α., 2006, Ανάπτυξη μεθοδολογι-
κών εργαλείων για τη συγκριτική μελέτη της «γειτονιάς» σε μεγάλες πόλεις της ΕΕ, 
ΕΜΠ – Πρόγραμμα Ενίσχυσης της Βασικής Έρευνας (www.arch.ntua.gr/gs/research)

Καραμεσίνη M., 2011, «Δύσκολοι καιροί για την ισότητα. Οικονομική κρίση και ανισό-
τητες φύλου», εφημερίδα Εποχή, 6 Μαρτίου, σ. 13.

Μαλούτας Θ., Εμμανουήλ Δ., Ζακοπούλου Ε., Καυταντζόγλου Ρ., Χατζηγιάννη Α. 
(επιμ.) 2009, Κοινωνικοί και χωρικοί μετασχηματισμοί στην Αθήνα του 21ου αιώνα, 
Αθήνα, Μελέτες–Έρευνες ΕΚΚΕ.



	 Δια-εθνικές καθημερινότητες στην πόλη	 85

Ξενόγλωσση
Βettio F., Plantenga J., 2004, «Comparing care regimes in Europe», Feminist Economics, 10 

(1), pp. 85-113.
Bettio F., Simonazzi A., Villa P., 2006, «Change in care regimes and female migration: the “care 

drain” in the Mediterranean», Journal of European Social Policy, 16 (3), pp. 271-285.
Bridge G., Forrest R., Holland E., 2004, Neighbouring. A review of the evidence, CNR paper 24, 

ESRC Centre of Neighbourhood Research, http://neighbourhoodcentre.org.uk
Dyck I., 2005, «Feminist geography, the “everyday” and local-global relations: hidden spaces 

of place-making», The Canadian Geographer, 49 (3), pp. 233-243.
Ehrenreich B., Hochchild A.R. (eds), 2003, Global woman. Nannies, maids and sex workers in 

the new economy, London, Granta Books.
Gardiner M., 2000, Critiques of everyday life, London, Routledge.
Germain A., 2002, «The social sustainability of multicultural cities: a neighbourhood affair?», 

BELGEO, 4, pp. 377-386.
Guarnizo L.E., Smith M.P. (eds), 1998, Transnationalism form below, New Brunswick, NJ, 

Transaction.
Hadjimichalis C., 2011, «Uneven geographical development and socio-spatial justice and soli-

darity: European regions after the 2009 financial crisis», European Urban and Regional 
Studies, 18 (3), pp. 254-274.

Harvey D., 2010, The enigma of capital, London, Profile Books.
Karamessini M., 2008, «Continuity and change in the Southern European social model», Inter-

national Labour Review, 147 (1), pp. 43-70.
Lafazani O., Lykogianni R., Vaiou D., 2010, Urban Interaction Spaces and Social Movements, 

National Report from Greece in the context of GeMIC (Gender, migration and intercultural 
interaction in the Mediterranean and South-East Europe. An interdisciplinary perspective), 
FP7 research project, coordinated by M. Stratigaki, Panteion University, Greece. Available 
at www.gemic.eu

Lefebvre H., 1990, Everyday life in the modern world, New Brunswick, NJ, Transaction Pub-
lishers (first edition in French 1968).

Leitner H., Ehrkamp P., 2006, «Transnationalism and migrants’ imaginings of citizenship», En-
vironment and Planning A, 38, pp. 1615-1632.

Liapi M., Vaiou D., 2010, «Changing patterns of women’s migration: Greece in a South Eu-
ropean perspective», in M. Kontos, K. Slany, M. Liapi (eds) Women in new migrations. 
Current debates in European societies, Cracow, Jagiellonian University Press, pp. 201-232.

Massey D., 1994, Space, place and gender, Cambridge, Polity Press. 
Massey D., 2005, For space, London, Sage.
Mattingly D., 2001, «The home and the world: domestic service and international networks of 

caring», Annals of the Association of American Geographers, 29 (2), pp. 370-386.
Morokvasic M., 2004, «“Settled in mobility”: engendering post-wall migration in Europe», 

Feminist Review, 77 (1), pp. 7-25.
Oakley A., 1974, Housewife, Harmondswoth, Penguin Books.
Pratt G., Rosner V. (guest eds), 2006, «The globe and the intimate», special issue in Women’s 

Studies Quarterly, spring/summer.
Silvey R., 2006, «Geographies of gender and migration: Spatialising social difference», Inter-

national Migration Review, 40 (1), pp. 64-81.
Simonsen K. 1997, «Modernity, community or a diversity of ways of life: a discussion of urban 

everyday life», in O. Kalltrop, I. Erlander, O. Ericsson, M. Franzen (eds) Cities in transfor-



86	 Ντίνα Βαΐου

mation – Transformation in cities. Social and symbolic change of urban space, Aldershot, 
Avebury, pp. 162-183.

Simonsen K., Vaiou D., 1996, «Women’s lives and the making of the city. Experiences from 
“north” and “south” of Europe», International Journal of Urban and Regional Research, 
20 (3), pp. 446-465.

Smith D., 1987, The everyday world as problematic: A feminist sociology, Chicago, Northeast-
ern University Press.



Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 87-103

Αλεξάνδρα Ζαββού*

ΖΩΕΣ ΕΝ ΚΙΝΔΥΝΩ: ΣΚΕΨΕΙΣ ΠΑΝΩ 
ΣΤΟ ΒΙΟΠΟΛΙΤΙΚΟ ΔΙΑΚΥΒΕΥΜΑ 

ΜΙΑΣ ΑΠΕΡΓΙΑΣ ΠΕΙΝΑΣ ΜΕΤΑΝΑΣΤΩΝ

Περίληψη

Τον Ιανουάριο του 2011, μια ομάδα 300 μεταναστών σε Αθήνα και Θεσ-
σαλονίκη ξεκίνησε μαζική και μακράς διάρκειας απεργία πείνας διεκδικώ-
ντας από την ελληνική κυβέρνηση νομιμοποίηση. Το γεγονός προκάλεσε 
αντιφατικές, αμφιθυμικές, έως και εχθρικές αντιδράσεις σε μεγάλη μερίδα 
του πολιτικού κόσμου και της κοινής γνώμης και οδήγησε σε έντονες αντι-
παραθέσεις σχετικά με την παρουσία και τα δικαιώματα των μεταναστών 
στην Ελλάδα. Θα αναζητήσουμε τους πολιτικούς και πολιτισμικούς όρους 
ανάπτυξής του και τις πιθανές ιδεολογικές και πρακτικές προεκτάσεις του.

Λέξεις κλειδιά: απεργία πείνας, μετανάστες, βιοπολιτική

1. ΕΙΣΑΓΩΓΗ

Σε μια εποχή όπου η βιοπολιτική ως έννοια παύει να αφορά μόνο κά-
ποιες περιορισμένες ακαδημαϊκές αντιπαραθέσεις και εισχωρεί όλο 
και περισσότερο στο δημόσιο λόγο, είτε ως εργαλείο κριτικής των 
πολιτικών μηχανισμών διαχείρισης πληθυσμού, είτε ως επιχειρημα-
τολογία εφαρμογής τους, θα επιχειρήσουμε να διαβάσουμε ενδει-
κτικά κάποιες πρακτικές κοινωνικής διεκδίκησης ως παραδείγματα 
έκφρασης μιας τέτοιας βιοπολιτικής προβληματικής. 

Τον Ιανουάριο του 2011, μια ομάδα 300 μεταναστών σε Αθήνα 
και Θεσσαλονίκη ξεκίνησε μαζική και μακράς διάρκειας απεργία 

* Επιστημονική Συνεργάτις, Εργαστήριο Σπουδών Φύλου, Πάντειο Πανεπιστήμιο.



88	 Αλεξάνδρα Ζαββού

πείνας διεκδικώντας από την ελληνική κυβέρνηση νομιμοποίηση 
μετά από χρόνια, ή και δεκαετίες, παραμονής και εργασίας στην 
Ελλάδα. Θα εστιάσουμε στο γεγονός αυτό, αφενός, γιατί το θέμα 
της μετανάστευσης αποτελεί ένα από τα κατεξοχήν πεδία όπου ανα-
πτύσσονται νέες βιοπολιτικές πρακτικές διακυβέρνησης και αντί-
στασης, αφετέρου, λόγω των αντιφατικών, αμφιθυμικών, έως και 
εχθρικών αντιδράσεων μεγάλης μερίδας του πολιτικού κόσμου και 
της κοινής γνώμης που οδήγησαν σε έντονες αντιπαραθέσεις σχετι-
κά με την παρουσία και τα δικαιώματα των μεταναστών στην Ελ-
λάδα.

Συνήθως οι αναφορές στη βιοπολιτική πραγματεύονται κριτικές 
(ή δικαιολογήσεις) των σύγχρονων τεχνολογιών διακυβένησης και 
παραπέμπουν στις άνωθεν –κρατικές και τεχνοκρατικές– πολιτικές 
που στοχεύουν στον έλεγχο ή τον εξορθολογισμό του κοινωνικού 
πεδίου. Στην παρούσα ανάλυση, ωστόσο, η έννοια της βιοπολιτικής 
θα εφαρμοστεί στην κατανόηση μιας από τα κάτω πρακτικής, θεω-
ρώντας ότι η βιοπολιτική δεν αφορά μόνο μηχανισμούς διαχείρισης 
αλλά και σχέσεις δημιουργικής αντίστασης.

2. ΒΙΟΠΟΛΙΤΙΚΗ, ΚΥΒΕΡΝΗΤΙΚΟΤΗΤΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ  
ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ (BIOPOLITICS, GOVERNMENTALITY, CITIZENSHIP)

Με τον όρο βιοπολιτική συνήθως εννοούμε την είσοδο της βιολο-
γικής ζωής στην καρδιά της πολιτικής ζωής (Schinkel, 2010). Η έν-
νοια της βιοπολιτικής έχει αποτελέσει αντικείμενο σύγχρονων θεω-
ρητικών προβληματισμών με διαφορετικές πολιτικές προεκτάσεις, 
με καθοριστική, και πρωταρχική, την ανάλυση του Μισέλ Φου-
κώ (Foucault, 2007). Στο έργο του Φουκώ συναντάμε την έννοια 
της βιοπολιτικής σε συνάρτηση με το πρόβλημα της κυριαρχίας 
(sovereignty) στη νεωτερική εποχή και την ανάπτυξη της κυβερνη-
τικότητας ή κυβερνολογικής (governmentality) ως τρόπου διακυβέρ-
νησης πληθυσμών μέσω της άσκησης βιοεξουσίας. Σύμφωνα με τον 
Φουκώ, η απόλυτη κρατική κυριαρχία (sovereignty) δεν ασκείται 
ούτε εμπεδώνεται μόνο στη βάση μιας τυπικής, αφηρημένης νομικής 
σχέσης (μεταξύ κράτους και πολίτη), αλλά και ως βιοπολιτική σχέση 
εξουσίας ή βιοεξουσία, δηλαδή ως, και μέσα από, ένα πλέγμα μηχα-
νισμών (apparatuses) και γνώσεων που συστηματοποιούν και ρυθμί-
ζουν βιο-κοινωνικές διεργασίες, δηλαδή την ίδια τη (βιολογική και 
κοινωνική) ζωή, επιδιώκοντας την κατευθυνόμενη αναπαραγωγή 



	 ΖΩΕΣ ΕΝ ΚΙΝΔΥΝΩ	 89

του κοινωνικού σώματος/πληθυσμού. Ο όρος κυβερνητικότητα ή 
κυβερνολογική (governmentality) αναφέρεται ακριβώς στον τρόπο 
διακυβέρνησης, που στόχο έχει τον έλεγχο του πληθυσμού μέσα από 
κανονιστικές ρυθμίσεις για το σώμα, την υγεία, τη σεξουαλικότητα, 
την τάξη, την ασφάλεια. Το κράτος γίνεται ο διαχειριστής της ζωής 
(ibid: 108-109). 

Ωστόσο, πέρα από τη λειτουργία του κράτους, κεντρικός προβλη-
ματισμός για τον Φουκώ είναι οι ιστορικά προσδιορισμένες μορφές 
υποκειμενοποίησης ως συνάρτηση της εξουσίας και όχι εξωτερικές 
προς αυτήν: το πώς, δηλαδή, συγκροτούνται τα άτομα ως υποκεί-
μενα μέσω της δύναμης να δρουν πάνω στον εαυτό τους και στους 
άλλους (Foucault, 1997). Μέλημά του είναι να αναδείξει ότι η εξου-
σία είναι διάχυτη στο κοινωνικό πεδίο και όχι εντοπισμένη αποκλει-
στικά στο κράτος, ότι συγκροτεί, διαπερνά και ορίζει αμφίδρομα 
κάθε επιμέρους κοινωνική σχέση, είναι συνεπώς παραγωγική και όχι 
(μόνο) κατασταλτική. Ακριβώς από την παραγωγικότητά της –και 
όχι από την απαγόρευση– αντλείται η αποτελεσματικότητα αλλά και 
η δυνατότητα ανατροπής της (Γαβριηλίδης, 2006).

Ανάμεσα στο κράτος –που προσπαθεί να αποκρυσταλλώσει και 
σταθεροποιήσει τη ρευστή δυναμική της εξουσίας σε συγκεκριμέ-
νους θεσμούς και πολιτικές που ακριβώς περιχαρακώνουν τα όρια 
της ελευθερίας και θεσμοθετούν την ασυμμετρία που ανά πάσα 
στιγμή χαρακτηρίζει τις κοινωνικές σχέσεις– και στα κοινωνικά 
υποκείμενα αναπτύσσεται μια σειρά από κανόνες και πρακτικές, ή 
τεχνολογίες κυβερνητικότητας, που με τη μορφή του βιοπολιτικού 
ελέγχου οργανώνουν τις σχέσεις προς τον εαυτό και τους άλλους 
και τις στρατηγικές που τα υποκείμενα υιοθετούν προκειμένου να 
διαφυλάξουν τα όρια της ελευθερίας και να κρατήσουν ανοιχτό το 
παιχνίδι της εξουσίας, μέσα από το οποίο αναδύονται νέες μορφές 
υποκειμενικότητας και νέοι συσχετισμοί δυνάμεων. Υπ’ αυτήν την 
έννοια, η βιοπολιτική δεν συνιστά μόνο ένα παράδειγμα διακυβέρ-
νησης του πληθυσμού, αλλά μπορεί να αποτελέσει πεδίο και για μια 
δημιουργική στρατηγική αντίστασης στην κρατική εξουσία. Συνε-
πώς, μπορεί να αποτελέσει ερμηνευτικό εργαλείο για την ανάγνωση 
πρακτικών, όπως η απεργία πείνας, που ακριβώς χρησιμοποιούν το 
σώμα και ενεργούν επ’ αυτού για να συγκρουστούν με τα όρια της 
ελευθερίας που οριοθετεί η κρατική εξουσία και να τα διευρύνουν.

Πώς όμως συνδέεται η βιοπολιτική με τη μετανάστευση; Μέσω 
της τεχνολογίας της «ιδιότητας του πολίτη», όπου η «ιδιότητα του 



90	 Αλεξάνδρα Ζαββού

πολίτη» νοείται ως νομική κατασκευή που ορίζει και οριοθετεί την 
υπόσταση των υποκεiμένων εντός του σύγχρονου κράτους αλλά και 
ως πρακτική διεκδίκησης. «Η ιδιότητα του πολίτη μπορεί να θεωρη-
θεί ως μια τεχνική ελέγχου του πληθυσμού που ασκείται στο πλαίσιο 
του εδαφικοποιημένου έθνους-κράτους. Η ιδιότητα του πολίτη πλά-
θει υποκείμενα ως πολίτες στη βάση είτε του jus sanguinis είτε του jus 
soli, είτε βάσει του αίματος είτε βάσει του εδάφους. Κατ’ αυτόν τον 
τρόπο προσδένει στα σώματα ορισμένα εδαφικοποιημένα προνόμια 
και ευκαιρίες ζωής, από τις πολιτειακές ελευθερίες μέχρι τις βιοπο-
λιτικές δυνατότητες του κράτους πρόνοιας που ορίζει η κοινωνική 
ιδιότητα του πολίτη» (Schinkel, 2010: 165). Ως νομική ιδιότητα ορί-
ζει, και προϋποθέτει, ένα καθεστώς εξαίρεσης: οι «μετανάστες», ως 
μη-πολίτες, δεν μπορούν να χαίρουν πολιτικών και κοινωνικών δι-
καιωμάτων, δηλαδή να μετέχουν του κοινωνικού σώματος, ή πλη-
θυσμού. Ωστόσο, ως πρακτική διεκδίκησης εδραιώνει στην πράξη, 
επιτελεστικά, τους μετανάστες ως πολίτες γιατί πρόκειται για μια 
πράξη θεσπιστική δικαιωμάτων από μέρους αυτών που δεν έχουν 
δικαιώματα (Butler and Spivak, 2007· Isin, 2008).

3. ΑΠΕΡΓΙΑ ΠΕΙΝΑΣ

Δεν θα επιχειρήσουμε εδώ μια γενεαλογία της πρακτικής της απεργί-
ας πείνας, αλλά θα αναφέρουμε ενδεικτικά ότι αυτή η μορφή κοινω-
νικής και πολιτικής διεκδίκησης έχει υιοθετηθεί στο πλαίσιο διαφό-
ρων κινημάτων που υιοθετούν τη μη-βία ως τρόπο δράσης, είτε λόγω 
ηθικών επιταγών, είτε γιατί θεωρείται η μοναδική εναπομείνασα, ή 
η πιο αποτελεσματική, τακτική εμπλοκής με την κυρίαρχη εξουσία 
όταν όλες οι άλλες δίοδοι έχουν αποκλειστεί. «Είναι μια μη-βίαιη 
τακτική έσχατης λύσης που υποδηλώνει τη σφοδρότητα της αδικίας 
που καταγγέλλεται, και σε πολλές περιπτώσεις την έλλειψη άλλων 
διαθέσιμων μέσων. Υιοθετώντας αυτή την τακτική ενδυναμώνονται 
οι αδύναμοι να αμφισβητήσουν τους δυνατούς και να εκμεταλλευ-
τούν στο έπακρο τις όποιες ελάχιστες ευκαιρίες μπορεί να έχουν για 
να επιφέρουν κοινωνική αλλαγή» (Scanlan et al., 2008: 277). 

Δεν είναι τυχαίο λοιπόν ότι η απεργία πείνας έχει αποτελέσει το 
κατεξοχήν όπλο των πολιτικών κρατουμένων ενάντια στην κρατική 
καταστολή και σε αυταρχικά καθεστώτα εγκλεισμού (π.χ. οι απερ-
γείες πείνας των πολιτικών κρατουμένων το 1984 και το 1996 στην 
Τουρκία, όπως και το 2005 και το 2007 στο Γκουαντάναμο), καθώς 



	 ΖΩΕΣ ΕΝ ΚΙΝΔΥΝΩ	 91

ο καθολικός αποκλεισμός από τα καθιερωμένα θεσμικά πεδία άσκη-
σης πολιτικής οδηγεί τα υποκείμενα σε μορφές δράσης που χρησι-
μοποιούν το σώμα ως το τελευταίο σημείο προσωπικής κυριαρχίας/
αυτονομίας που μπορεί να αντιπαρατεθεί πολιτικά με την εξουσία. 
«Σε ό,τι αφορά τις απεργίες πείνας ειδικά, η μη-βίαιη δράση μπορεί 
να θεωρηθεί ως ενεργή αντίσταση και όχι απλά παθητική άρνηση 
κατανάλωσης τροφής. […] που έχει στόχο να κερδίσει αιτήματα ή 
να προκαλέσει την αντίδραση του καταπιεστή» (ibid: 284).

Παρόλο που η απεργία πείνας δεν αποτελεί νέα πολιτική πρακτι-
κή,1 επισημαίνουμε την υιοθέτησή της στο πλαίσιο νέων κοινωνικών 
διεργασιών και πολιτικών διακυβευμάτων. Χαρακτηριστική είναι η 
όλο και αυξανόμενη βιβλιογραφία σχετικά με τις νέες μορφές ελέγ-
χου και διαχείρισης μετακινούμενων πληθυσμών και τις αναδυόμε-
νες μορφές αντίστασης, όπως οι απεργίες πείνας, στα κέντρα κρά-
τησης και «διαχείρισης» προσφύγων και μεταναστών (Agier, 2010· 
Neilsson, 2010· Nyers, 2004· Zevnik, 2009). Οι τόποι αυτοί, οργανωμέ-
νοι επιχειρησιακά με τη λογική του στρατοπέδου, εγκαθιδρύουν νέα 
καθεστώτα εγκλεισμού, και, κυρίως, με την πρόφαση της ασφάλει-
ας, απογυμνώνουν τα υποκείμενα από βασικά κοινωνικά και πολιτι-
κά δικαιώματα. Ωστόσο, η εφαρμογή ενός καθεστώτος εξαίρεσης ή 
περιθωρίου (liminality) μέσω της τεχνολογίας του συνόρου δεν αφο-
ρά μόνο στους ειδικούς τόπους κράτησης ή σε «παράνομους» πλη-
θυσμούς, ως μια ειδική περίπτωση, αλλά τελικά στην κοινωνία στο 
σύνολό της, η οποία καθίσταται κυβερνήσιμη ακριβώς μέσω της συ-
νεχούς παραγωγής νέων, επιμερισμένων και μετατοπιζόμενων κατη-
γοριών αποκλεισμού (ή ορίων) που αφορούν εν δυνάμει τον καθένα 
και την καθεμιά, είτε χαίρει τυπικών πολιτικών δικαιωμάτων είτε όχι 
(Mezzadra and Neilsson, 2008). Ως εκ τούτου, η τυπική κτήση της θε-
σμικής ιδιότητας του πολίτη παύει να αποτελεί εγγύηση ουσιαστικής 
πολιτικής συμμετοχής. 

Θεωρούμε ότι η απεργία πείνας των 300 μεταναστών στην Ελλά-
δα συντάσσεται με ένα κινηματικό ρεύμα που –με πρωτοπόρους εδώ 
και μια δεκαετία περίπου το κίνημα των sans papiers στη Γαλλία και 
σε άλλες μητροπόλεις της Δύσης– αναδεικνύει την κεντρική αντί-
φαση στην καρδιά της κυβερνητικότητας. Η νομικά κατοχυρωμένη 

1. Στις αρχές του 20ού αιώνα, οι Βρετανίδες σουφραζέτες επιστράτευσαν την 
απεργία πείνας ως μέσο πολιτικής σύγκρουσης, εντάσσοντας τη «γυμνή ζωή» σε ένα 
χειραφετητικό πρόταγμα (Ziarek, 2008).



92	 Αλεξάνδρα Ζαββού

κατηγορία του πολίτη δεν αποτελεί τελικά επαρκή ή και αναγκαία 
συνθήκη πολιτικής υποκειμενικότητας. Η επαναφορά του πολιτικού 
ως διακυβεύματος και ως τρόπου υποκειμενοποίησης επιτελείται, 
όπως αναδεικνύει η πρακτική της απεργίας πείνας, μέσω του ελέγ-
χου του σώματος, που είναι αυτό που το κράτος επιδιώκει αλλά και 
αδυνατεί ταυτόχρονα να πειθαρχήσει.

4. ΟΙ ΑΓΩΝΕΣ ΤΩΝ ΜΕΤΑΝΑΣΤΩΝ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ

Οι αγώνες των μεταναστών για νομιμοποίηση δεν είναι καινούργιο 
φαινόμενο. Τα τελευταία είκοσι χρόνια, περίοδος κατά την οποία η 
Ελλάδα εγγράφεται στο χάρτη της Ευρώπης ως μία από τις βασικές 
χώρες υποδοχής ή διαμετακόμισης των σύγχρονων μεταναστευτι-
κών ρευμάτων προς τη Δύση, το αριστερό αντιρατσιστικό κίνημα 
μαζί με διαφορετικές κοινότητες μεταναστών έχουν δώσει πολλές 
και σημαντικές πολιτικές μάχες για την αναγνώριση των πολιτικών 
και κοινωνικών δικαιωμάτων των μεταναστών. Παράλληλα με τις 
κινητοποιήσεις που στόχευσαν την κεντρική πολιτική σκηνή με βασι-
κό αίτημα τη νομιμοποίηση όλων των μεταναστών, αναπτύχθηκε σε 
πολλές πόλεις της Ελλάδας ένα μικρό αλλά δυναμικό κίνημα αλλη-
λεγγύης με στόχο, αφενός, την πολιτικοποίηση της μεταναστευτικής 
εμπειρίας και, αφετέρου, τη διευκόλυνση της ένταξης των μετανα-
στών στις τοπικές κοινωνίες. Η παροχή νομικής βοήθειας, τα μαθή-
ματα ελληνικής γλώσσας, οι εκπαιδευτικές παρεμβάσεις σε σχολεία 
και η οργάνωση κοινών εκδηλώσεων αποτέλεσαν κάποιες από τις 
κοινωνικές πρακτικές μέσω των οποίων επιδιώχθηκε η προσέγγιση 
Ελλήνων και μεταναστών σε επίπεδο γειτονιάς και πόλης. Προο-
δευτικά οι ίδιες οι κοινότητες μεταναστών ανέλαβαν πρωτοβουλίες 
αυτο-οργάνωσης, προσεγγίζοντας κινηματικούς χώρους (π.χ. αντι-
ρατσιστικές ομάδες, φεμινιστικές ομάδες, πρωτοβουλίες γειτονιάς) 
αλλά και θεσμικούς φορείς (π.χ. συνδικάτα, κόμματα, δημοτικά 
συμβούλια, κυβερνητικά think tanks), εμπλουτίζοντας τα αιτήματα 
με διεκδικήσεις ιθαγένειας, ελεύθερης μετακίνησης και ασύλου, και, 
ταυτόχρονα, ωθώντας προς την αναγνώριση των μεταναστών ως 
αυτόνομων πολιτικών υποκειμένων που συνδιαμορφώνουν πολιτι-
κές κατευθύνσεις και στρατηγικές, όχι πάντα σύμφωνες με αυτές 
του αντιρατσιστικού κινήματος. 

Παρόλο που μια θεματοποίηση του αντιρατσιστικού και φιλο-
μεταναστευτικού κινήματος των τελευταίων δύο δεκαετιών θα 



	 ΖΩΕΣ ΕΝ ΚΙΝΔΥΝΩ	 93

αναδείκνυε αλλαγές και μετατοπίσεις στην πορεία του, υπάρχουν, 
ωστόσο, σταθερά σημεία αναφοράς –ιδεολογικά και πρακτικά– που 
πλαισιώνουν τις ποικίλες δράσεις αυτής της περιόδου. Σε επίπεδο 
πρακτικών του κινήματος, παρατηρούμε τη συστηματική επιδίωξη 
μαζικοποίησής του μέσω της διοργάνωσης μεγάλων συλλογικών εκ-
δηλώσεων, διαδηλώσεων και διαμαρτυριών με στόχο την άσκηση 
πολιτικής πίεσης προς την κεντρική εξουσία και το κράτος και την 
ευαισθητοποίηση της κοινής γνώμης στα προβλήματα των μετανα-
στών. Ο αντιρατσιστικός λόγος εγγράφει τους μετανάστες σε μια 
ταξική και αντιιμπεριαλιστική αφήγηση ως τους κατατρεγμένους ή 
απόκληρους της γης, το νέο παγκόσμιο προλεταριάτο που υφίσταται 
τη στυγνή εκμετάλλευση των ντόπιων και διεθνών συμφερόντων. 
Τόσο οι κινητοποιήσεις όσο και ο αντιρατσιστικός λόγος αντλούν 
το έρεισμά τους από μια αριστερή παράδοση κοινωνικών αγώνων 
που δίνει έμφαση στις ταξικές ταυτότητες και αντιθέσεις, στην κα-
ταγγελία των οικονομικών και εργασιακών σχέσεων εκμετάλλευσης 
και στην αντιπαράθεση με –αλλά και διεκδίκηση δικαιωμάτων και 
παροχών από– το κράτος. Ο ρατσισμός, παρόλο που αναγνωρίζε-
ται ως έκφραση της κυρίαρχης εθνικιστικής ιδεολογίας που καθιστά 
τους μετανάστες όχι μόνο ταξικά καταπιεσμένους αλλά και πολι-
τισμικά υποδεέστερους, ερμηνεύεται στο πλαίσιο μιας μαρξιστικής 
αντικαπιταλιστικής ανάγνωσης των κοινωνικών σχέσεων εξουσίας. 
Ρωγμές σ’ αυτή τη βασική προσέγγιση προκύπτουν από τρία κυρίως, 
κρίσιμα, ζητήματα: πρώτον, από την ανάγκη πολιτικής ανάλυσης 
του καθεστώτος διεθνοποίησης και στρατιωτικοποίησης των συνό-
ρων και των συνθηκών κράτησης των μεταναστών που συνθέτουν 
ένα πλέγμα τεχνολογιών επιλεκτικής διαχείρισης των μεταναστευτι-
κών ροών. Δεύτερον, από την ανάγκη κατανόησης της γυναικείας 
μετανάστευσης και της γυναικείας μεταναστευτικής εργασίας, που 
αναδεικνύουν σαφώς τη σημασία των έμφυλων διακρίσεων, αναπα-
ραστάσεων και σχέσεων εξουσίας, τόσο στο νομικό καθεστώς έντα-
ξης όσο και στις ιδιωτικές και άτυπες σχέσεις μεταξύ μεταναστών 
και Ελλήνων. Και, τρίτον, από την ανάγκη αναγνώρισης και διεκδί-
κησης των πολιτειακών δικαιωμάτων των παιδιών των μεταναστών, 
αίτημα που φέρνουν δυναμικά στην πολιτική σκηνή οι ίδιες οι γυναί-
κες μετανάστριες. Τα τρία αυτά ζητήματα φέρνουν στο προσκήνιο 
διαστάσεις του μεταναστευτικού φαινομένου που δεν εξαντλούνται 
στον ταξικό ανταγωνισμό, αλλά αφορούν ευρύτερα σε ζητήματα βι-
οπολιτικής και κυριαρχίας –όπως το ζήτημα της νομιμότητας, της 



94	 Αλεξάνδρα Ζαββού

έμφυλης κατασκευής του ρατσισμού, της ιθαγένειας– συνεπώς σε 
σχέσεις εξουσίας συνολικά. Υπό το πρίσμα αυτής της εγκάρσιας 
οπτικής του μεταναστευτικού φαινομένου, θεωρούμε ότι η απεργία 
πείνας των 300 μεταναστών (συν)έθεσε ένα βιο- και εθνο-πολιτικό 
διακύβευμα που φώτισε ακριβώς την πυκνότητα και συνθετότητα 
της κοινωνικής δυναμικής που προσδιορίζει τους μετανάστες αλλά 
και το σύνολο της κοινωνίας, στο βαθμό που η μετανάστευση κα-
θρεφτίζει γενικότερες κοινωνικές επενδύσεις.

5. Η ΑΠΕΡΓΙΑ ΠΕΙΝΑΣ ΤΩΝ 300 ΜΕΤΑΝΑΣΤΩΝ

Δεν έχουμε άλλο τρόπο για να ακουστεί η φωνή μας, για να μάθε-
τε το δίκιο μας. Τριακόσιοι (300) από εμάς ξεκινάμε Πανελλαδική 
Απεργία Πείνας σε Αθήνα και Θεσσαλονίκη, στις 25 του Γενάρη. 
Βάζουμε την ζωή μας σε κίνδυνο, γιατί έτσι κι αλλιώς δεν είναι ζωή 
αυτή για έναν αξιοπρεπή άνθρωπο. Προτιμούμε να πεθάνουμε εδώ, 
παρά τα παιδιά μας να ζήσουν αυτά που περάσαμε εμείς.

Ιανουάριος 2011
Η Συνέλευση των μεταναστών απεργών πείνας

Σε συνέντευξη Τύπου που έδωσαν στις 25 Ιανουαρίου η Συνέλευση 
των μεταναστών απεργών πείνας και η Πρωτοβουλία Αλληλεγγύης 
ανακοινώθηκε επίσημα η έναρξη της απεργίας πείνας. Από τους συ-
νολικά 300 μετανάστες απεργούς πείνας, άντρες νοτιοαφρικανικής 
κυρίως προέλευσης, οι 250 συγκεντρώθηκαν στην Αθήνα στο παλιό, 
άδειο, κτήριο της Νομικής Σχολής και οι υπόλοιποι 50 στο Εργατι-
κό Κέντρο Θεσσαλονίκης. Η απόφαση για απεργία πείνας πάρθηκε, 
σύμφωνα με μαρτυρίες των ίδιων των μεταναστών, μετά από μήνες 
τακτικών συνελεύσεων κατά τις οποίες συζητήθηκαν και συναπο-
φασίστηκαν οι στόχοι και οι τρόποι οργάνωσης του αγώνα τους, εν 
γνώσει των κινδύνων στους οποίους επρόκειτο να υποβάλουν τους 
εαυτούς τους. Η σημασία της Συνέλευσης είναι καθοριστική τόσο 
ως πολιτική μεθοδολογία όσο και ως δήλωση αυτενέργειας και αυ-
τοδιάθεσης.

Η κινητοποίηση αυτή, της οποίας το μέγεθος, η ένταση και η 
δυσκολία ήταν πρωτοφανής για τα ελληνικά δεδομένα, αξίωσε τη 
συντονισμένη βοήθεια και εντατική συνεργασία σημαντικού μέ-
ρους του αντιρατσιστικού κινήματος (με πρωτοστατούσες ομάδες 



	 ΖΩΕΣ ΕΝ ΚΙΝΔΥΝΩ	 95

το Δίκτυο Κοινωνικής Υποστήριξης Προσφύγων και Μεταναστών 
και το Φόρουμ Μεταναστών Κρήτης) που ανέλαβε καθοριστικές 
πρωτοβουλίες για την υλική και πολιτική υποστήριξη και την πανευ-
ρωπαϊκή προβολή της απεργίας πείνας, όπως και την πολύπλευρη 
προστασία των ίδιων των μεταναστών. Παρόλα αυτά, το ευρύτε-
ρο αντιρατσιστικό κίνημα και ο περιβάλλων χώρος της Αριστεράς 
βρέθηκαν απροετοίμαστοι να αντιμετωπίσουν τις πολιτικές εντάσεις 
και τις διογκούμενες πρακτικές απαιτήσεις, αλλά και διχασμένοι ως 
προς την πολιτική ορθότητα, αποτελεσματικότητα και τη χρονική 
καταλληλότητα αυτής της δράσης. Επιπλέον, οι επίσημες κοινότη-
τες των μεταναστών, προσανατολισμένες προς πιο δοκιμασμένες και 
τυπικές μορφές διαπραγμάτευσης με την πολιτική εξουσία, υποδέ-
χτηκαν την απεργία πείνας με αμηχανία και επιφύλαξη, αν όχι δυ-
σφορία, φοβούμενες τις αρνητικές επιπτώσεις από την έντονη αντί-
δραση της κοινής γνώμης. Για το ευρύ κοινό και τους εκπροσώπους 
της επίσημης πολιτικής εξουσίας (κυβέρνηση, κράτος, κόμματα) η 
απεργία πείνας αποτέλεσε σημείο εντονότατων τριβών και, εν πολ-
λοίς, εκλήφθηκε ως απαράδεκτος εκβιασμός που έθεσε σε κίνδυνο 
την εσωτερική συνοχή και τη διεθνή εικόνα της χώρας. Ανέδειξε το 
αδιέξοδο της μεταναστευτικής πολιτικής που ποινικοποιεί την ίδια 
την ανθρώπινη ύπαρξη ως «παράνομη», την αδυναμία των «δημο-
κρατικών» θεσμών να ανταποκριθούν σε αιτήματα που θέτουν ως 
κεντρικό διακύβευμα τη ζωή καθαυτή και όχι μόνο επιμέρους δια-
στάσεις της, αλλά και το βαθύ φυσικοποιημένο ρατσισμό της ελλη-
νικής κοινωνίας.

Ήδη με την έναρξη της απεργίας πείνας το ζήτημα του χώρου 
αναδύθηκε, όχι τυχαία, ως κεντρικό πολιτικό και κατά συνέπεια 
και πρακτικό «πρόβλημα» γύρω από το οποίο αρθρώθηκαν κομ-
βικές αντιθέσεις. Ενώ σε μια απεργία πείνας φυλακισμένων πολι-
τικών κρατουμένων το καθεστώς εγκλεισμού ορίζει από μόνο του 
το πλαίσιο παρέμβασης, η περίπτωση της απεργίας πείνας των 300 
μεταναστών στο «ανοιχτό» αστικό πλαίσιο της Αθήνας έφερε στην 
επιφάνεια καίρια ερωτήματα που δείχνουν ότι ο χώρος φέρει υλικές 
και συμβολικές διαστάσεις, οι οποίες συναρτώνται με την (εθνο-πο-
λιτική) ταυτότητα των υποκειμένων που τον ορίζουν, διεκδικούν ή 
οικειοποιούνται. Ποιος είναι ο «κατάλληλος» χώρος για μια απερ-
γία πείνας μεταναστών; Δηλαδή, δικαιούνται τελικά οι μετανάστες 
να κάνουν απεργία πείνας; Υπάρχει «σωστός» χώρος για μια τέτοια 
δράση; Πρέπει να είναι δημόσιος ή ιδιωτικός; Να έχει «ιστορία» ή 



96	 Αλεξάνδρα Ζαββού

όχι; Δικαιούνται τελικά χώρο (στην πόλη «μας», στη χώρα «μας», 
στην ιστορία «μας») οι μετανάστες; Θα τον «πάρουν» το χώρο μό-
νοι τους ή θα τους τον «δώσουμε» εμείς; Δικαιούνται τη χρήση δη-
μόσιων κτηρίων, την προστασία του κράτους και των θεσμών, την 
εξασφάλιση της υγείας και της επιβίωσής τους; Και υπό ποιες προ-
ϋποθέσεις; Όλοι οι μετανάστες ή μόνο κάποιοι; Ποιοι; Και, τελικά, 
ποιες μορφές δράσης είναι «σωστές», ποια αιτήματα είναι «λογικά» 
ή «αρμόζοντα» για έναν μετανάστη; Η αμφιθυμία της ελληνικής κοι-
νωνίας και του πολιτικού κόσμου γύρω από το ζήτημα του χώρου 
υποδήλωσε όχι μόνο τη δυσκολία «μας» να δεχτούμε τους «μετα-
νάστες» ως ισότιμα μέλη της κοινωνίας και όχι ως ανεπιθύμητους 
«άλλους», αλλά ακόμα περισσότερο τη δυσκολία μας να τους αντι-
ληφθούμε ως ηθικά υποκείμενα, ως αξιόλογες ζωές, καθόσον τελικά 
το υπόρρητο ερώτημα που τέθηκε ήταν: Δικαιούνται οι μετανάστες 
να διεκδικούν δικαιώματα με αντίτιμο την ίδια τους τη ζωή; Τι αξί-
ζει η ζωή ενός μετανάστη; Ποιος το ορίζει και ποιος αναλαμβάνει 
το κόστος του θανάτου τους; Ακριβώς αυτό το τελευταίο σημείο, το 
πραγματικό ενδεχόμενο του θανάτου που κατέστησε ορατό η απερ-
γία πείνας των μεταναστών, και όχι η ένταξή τους σε ένα μαζικό 
και πολιτικά κατευθυνόμενο κίνημα, έκανε τη δράση τους ηθικά και 
πολιτικά επικίνδυνη αλλά και «επιτελεστικά» παραγωγική καθώς 
ήταν σα να δήλωνε έμπρακτα, αν και όχι ρητά, ότι: «Είμαστε εδώ. 
Έχουμε δίκιο. Δεν θα μας αγνοήσετε άλλο».

Η αρχική κατάληψη (του παλιού και υπό ανακαίνιση κτηρίου) 
της Νομικής Σχολής για την εγκατάσταση των μεταναστών απεργών 
πείνας στην Αθήνα υπό καθεστώς ασυλίας, και σε σχετικά προστα-
τευμένες συνθήκες διαμονής, προκάλεσε εξαιρετικά οξείες αντιδρά-
σεις σε όλο το πολιτικό φάσμα και, εν μέσω δημόσιων αντιπαραθέ-
σεων μεταξύ πολιτικών, ακαδημαϊκών, διανοούμενων και δημοσιο-
γράφων κάθε απόχρωσης οδήγησε στην αστυνομική επέμβαση –και 
άρση του ασύλου– για την εκκένωση του χώρου. Η κατάληψη της 
Νομικής Σχολής Αθήνας θεωρήθηκε από μεγάλη μερίδα του πολιτι-
κού κόσμου, συμπεριλαμβανομένων και εκπροσώπων της κοινοβου-
λευτικής Αριστεράς, ως κακοποίηση, αν όχι ιεροσυλία, δημόσιων 
και εθνικών αγαθών και συμβόλων. Ο θεσμός του πανεπιστημίου 
ως εθνικό επίτευγμα και δημόσιο αγαθό του (ελληνικού) λαού και 
το πανεπιστημιακό άσυλο, πολιτική κατάκτηση του (εθνικού) δη-
μοκρατικού κινήματος, αντιμετωπίστηκαν ως ιδιοκτησία, δικαίωμα 
και κληρονομιά του «ελληνικού λαού» που απειλείται από «ξένους» 



	 ΖΩΕΣ ΕΝ ΚΙΝΔΥΝΩ	 97

που δεν δικαιούνται να την οικειοποιηθούν. Το εθνοπολιτικό διακύ-
βευμα δεν εντοπίστηκε τόσο στο λόγο των μεταναστών, όσο ακρι-
βώς στις αντιδράσεις που σημειώθηκαν. Χαρακτηριστικά αναφέρο-
νται οι παρακάτω (σταχυολογημένες από διάφορα δημοσιεύματα 
του Αριστερού και Δεξιού Τύπου):
– 	Η  απεργία πείνας ήρθε σε «κακή στιγμή» γιατί αποπροσανατολί-

ζει το μαζικό κίνημα από τον ουσιαστικό αγώνα που είναι ενά-
ντια στο Μνημόνιο, και όχι για τα ειδικά δικαιώματα των μετα-
ναστών.

– 	Η  κατάληψη της Νομικής Σχολής από τους απεργούς πείνας δι-
ακινδύνευσε το πανεπιστημιακό άσυλο που ήταν ήδη υπό αμφι-
σβήτηση, και το απονομιμοποίησε ακόμα περισσότερο στην κοι-
νή γνώμη.

– 	Η  Ελλάδα, όπου εγκλωβίζονται χιλιάδες μετανάστες, μετατρέπε-
ται σε χωματερή της Ευρώπης για να αναχαιτίσει τον ισλαμιστικό 
κίνδυνο που φοβάται η Δύση.

– 	 Οι απελπισμένοι μουσουλμάνοι μετανάστες είναι επίφοβοι για 
μεγάλες αναταραχές.

– 	 Οι μετανάστες δεν δικαιούνται να οικειοποιούνται έναν πανεπι-
στημιακό θεσμό και χώρο, ούτε και να αρνούνται μετεγκατάστα-
σή τους. Αν δεν συμμορφωθούν προς τις υποδείξεις μας, δεν θα 
έχουν πολιτική υποστήριξη.

– 	 Οι μετανάστες απεργοί πείνας είναι κίνδυνος για τη δημόσια 
υγεία και, επιπλέον, επιβαρύνουν τις κρατικές υπηρεσίες και κα-
ταχρώνται της δημόσιας περίθαλψης.
Η έσχατη λύση της μετεγκατάστασης των μεταναστών απεργών 

πείνας σε άδειο ιδιωτικό κτήριο «φίλου» του Πρύτανη της Νομικής, 
που παραχώρησε την προσωρινή χρήση του ως προσωπική χάρη και 
υπό όρους, δεν αντιμετώπισε το πρόβλημα. Οι συνθήκες διαβίωσης 
εκεί αποδείχτηκαν ιδιαίτερα σκληρές, αν όχι κακοποιητικές, για 
τους μετανάστες απεργούς πείνας, οι οποίοι αναγκάστηκαν να δια-
μείνουν είτε σε αντίσκηνα στην αυλή είτε στοιβαγμένοι στο ισόγειο 
του κτηρίου, χωρίς κατάλληλες παροχές υγιεινής, ασφάλειας και πε-
ρίθαλψης εν μέσω βαρυχειμωνιάς. Παρόλο που εκτόνωσε προσωρι-
νά την πολιτική κρίση ο νέος χώρος δεν έλυσε το πρόβλημα από τη 
σκοπιά του κινήματος και των απεργών πείνας. Μάλιστα υπογράμ-
μισε αποκαλυπτικά τη μη αναγνώριση κοινωνικής αξίας στους με-
τανάστες, οι οποίοι αντιμετωπίστηκαν σαν σκουπίδια που μπορούν 
να παραμείνουν στο κρύο με αυξημένο κίνδυνο για την ήδη επισφα-



98	 Αλεξάνδρα Ζαββού

λή ζωή τους. Η απεργία πείνας συνεχίστηκε κάτω από εξαιρετικά 
αντίξοες συνθήκες που έθεσαν τη ζωή των μεταναστών σε ακραίο 
κίνδυνο όχι μόνο εξαιτίας της έλλειψης τροφής αλλά και λόγω του 
κρύου. Αρκετοί αναγκάστηκαν να μεταφερθούν σε κρίσιμη ή κωμα-
τώδη κατάσταση σε δημόσια Νοσοκομεία όπου τους παρασχέθηκαν 
πρώτες βοήθειες, αλλά και όπου ενίοτε, και παρά την επιθυμία τους, 
υποβλήθηκαν σε αναγκαστική σίτιση. Μετά από σαράντα τέσσερις 
μέρες η κυβέρνηση δέχτηκε να ξεκινήσει διαπραγματεύσεις για τη 
μερική ικανοποίηση κάποιων από τα αιτήματά τους. Στις 13 Μαρτί-
ου η Συνέλευση των μεταναστών αποφάσισε να κηρύξει τη λήξη της 
απεργίας πείνας. 

Εκτός από το ζήτημα του «εκβιασμού» που υποτίθεται ότι άσκη-
σαν οι μετανάστες απεργοί πείνας στην ελληνική κοινωνία και στο 
κράτος, άλλο θέμα διενέξεων και τριβών αποτέλεσε η διάχυτη άπο-
ψη ότι ο αγώνας τους ήταν «υποκινούμενος», αντίληψη που υπο-
νοούσε ότι οι μετανάστες δεν είναι σε θέση να κρίνουν, να αποφα-
σίζουν, να οργανώνονται και να διεκδικούν από μόνοι τους, χωρίς 
πολιτική καθοδήγηση. Τόσο τα επίσημα ΜΜΕ όσο και πολιτικοί πα-
ράγοντες κατηγόρησαν την αντιρατσιστική Πρωτοβουλία Αλληλεγ-
γύης ότι «έστησε», επιπόλαια ή οπορτουνιστικά, την απεργία πείνας. 
Η Συνέλευση των μεταναστών απεργών πείνας επανειλημμένα προ-
σπάθησε να αντικρούσει τις κατηγορίες διεκδικώντας πλήρη ευθύνη 
και επίγνωση των αποφάσεων και πράξεών τους.

Τονίζουμε για μία ακόμη φορά ότι η απεργία πείνας είναι δικός μας 
αγώνας, εμείς παίρνουμε τις αποφάσεις για όλα τα θέματα και απαι-
τούμε να σταματήσουν τα ψέματα και οι συκοφαντίες.

4/3/2011
Οι 300 απεργοί πείνας σε Αθήνα και Θεσσαλονίκη2

Ποιο είναι λοιπόν το κοινωνικό και πολιτισμικό συγκείμενο; Οι 
αντιδράσεις αυτές –πέρα από αντανακλαστικές– επικαιροποιούνται 
και νοηματοδοτούνται αναγκαστικά και σε σχέση με την κοινωνικο-
οικονομική και πολιτική συγκυρία, η οποία ίσως δεν εισάγει νέες 
αλλά οξύνει προϋπάρχουσες ιδεολογικές και κοινωνικές συγκρού-
σεις. Η απεργία πείνας εκτυλίχθηκε εν μέσω της σφοδρής οικονομι-
κής και κοινωνικο-πολιτικής κρίσης που ξέσπασε στο τέλος του 2009 

2. http://hungerstrike300.espivblogs.net/2011/03/04/anakoinwsi-apergwn-4-3/ 



	 ΖΩΕΣ ΕΝ ΚΙΝΔΥΝΩ	 99

με την έκρηξη της δημοσιονομικής κρίσης χρέους της Ελλάδας, και 
ευρύτερα της Ευρωζώνης. Η κρίση αυτή έθεσε εκ νέου –και με δυ-
σμενέστερους όρους– το μεταναστευτικό ζήτημα, καθώς θεωρήθη-
κε ότι εν μέσω της επιβαλλόμενης λιτότητας, επισφάλειας και φτω-
χοποίησης των εργατικών και μικρομεσαίων στρωμάτων, οι μετανά-
στες αποτελούν ανοικονόμητο βάρος και πρέπει να εκδιωχθούν από 
τη χώρα, που δεν τους «χωρά» άλλο. Παράλληλα, η εισαγωγή νέου 
κώδικα ιθαγένειας (Νόμος 3838/2010) που προέβλεπε την υπό όρους 
δυνατότητα απόκτησης ελληνικής ιθαγένειας από τα παιδιά μετα-
ναστών που γεννήθηκαν ή/και μεγαλώνουν στην Ελλάδα, προκάλε-
σε έντονες ξενοφοβικές αντιδράσεις μεγάλου μέρους της κοινωνίας 
που θεώρησε ότι απειλείται η καθαρότητα της εθνικής ταυτότητας.3

Οι αντιδράσεις αυτές αντλούν από εθνικιστικές και ρατσιστικές 
αναπαραστάσεις της εθνικής ταυτότητας και συνδέουν άμεσα την 
ταυτότητα με την ιδιότητα του πολίτη. Υποδηλώνουν, ωστόσο, και 
μια πρόσθετη, άδηλη, αγωνία σχετικά με το κύρος αυτής της ταυ-
τότητας στην ευρωπαϊκή και διεθνή πολιτική κοινότητα, όπως δει-
κτικά επισημαίνει η παρακάτω διαδικτυακή ανάρτηση του blogger, 
«pitsirikos» στις 2 Μαρτίου 2011:

Αυτό που δεν φαίνεται να έχει αντιληφθεί κανείς είναι πως 
–σε μια πιο ανοιχτή θεώρηση του ελληνικού ζητήματος στο 
σύγχρονο ευρωπαϊκό γίγνεσθαι– στη θέση των μεταναστών 
της Υπατίας είμαστε όλοι εμείς. (...)

Για τους μετανάστες της Υπατίας δεν υπάρχει ιδιαίτερη 
αλληλεγγύη από το λαό μας. Νομίζω πως η πλειοψηφία των 
Ελλήνων τους θεωρεί λαθραίους, ανεπιθύμητους, βρομερούς 
και τρισάθλιους.

Τους έχω άσχημα νέα: Και η πλειοψηφία των Ευρωπαίων 
αυτό πιστεύει για εμάς. Η Ελλάδα είναι η Υπατία της Ευρώ-
πης.4

3. Η από 14ης Νοεμβρίου 2012 απόφαση του Συμβουλίου της Επικρατείας που 
έκρινε αντισυνταγματικό το Νόμο 3838/2010 περί απόκτησης ελληνικής ιθαγένειας από 
υπηκόους τρίτων χωρών και συμμετοχής τους στις Α´ βάθμιες εκλογές της Τοπικής 
Αυτοδιοίκησης, αποτελεί ένδειξη της πολιτικής νομιμοποίησης που έχουν αποκτήσει οι, 
εν μέσω κρίσης, ευρέως διατυπωμένες αντιμεταναστευτικές θέσεις.

4. http://pitsirikos.net/2011/03/%CE%B7-%CE%B5%CE%BB%CE%BB%CE%AC%CE%B4
%CE%B1-%CE%B5%CE%AF%CE%BD%CE%B1%CE%B9-%CE%B7-%CF%85%CF%80%CE
%B1%CF%84%CE%AF%CE%B1-%CF%84%CE%B7%CF%82-%CE%B5%CF%85%CF%81%C
F%8E%CF%80%CE%B7%CF%82/



100	 Αλεξάνδρα Ζαββού

Το παραπάνω σχόλιο συλλαμβάνει ίσως καλύτερα από οποιαδή-
ποτε άλλη κριτική της περιόδου εκείνης την εσωτερική –φαντασια-
κή– σύνδεση ανάμεσα στους μετανάστες απεργούς πείνας και την 
ελληνική κοινωνία συνολικά. Όπως εξευτελίζονται οι μετανάστες 
στην Ελλάδα έτσι εξευτελίζονται οι Έλληνες στην Ευρώπη όπου, 
τελικά, δεν κατάφεραν ποτέ να ενταχθούν ισότιμα, αλλά, παρέμει-
ναν, όπως και η σχετικά πρόσφατη μεταπολεμική μεταναστευτική 
εμπειρία κατασκεύασε, οι φτωχοί, υποδεέστεροι και νόθοι συγγενείς 
της ευρωπαϊκής οικογένειας.

6. Η ΜΕΤΑΦΡΑΣΗ ΩΣ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΜΕΘΟΔΟΛΟΓΙΑ

Κλείνοντας, θα επιχειρήσω να σχολιάσω την απεργία πείνας ως μια 
βιο-πολιτική πρακτική πολιτειότητας που προσέκρουσε στα όρια αυ-
τού που μπορούσε να είναι –ή να μην είναι– πολιτισμικά αναγνωρίσι-
μο και ηθικά αποδεκτό ως πράξη πολιτικού αυτοπροσδιορισμού. Το 
γεγονός ότι οι μετανάστες χρησιμοποίησαν το ίδιο τους το σώμα ως 
μέσο και ως πεδίο υλοποίησης ενός αγώνα διεκδίκησης δικαιωμάτων 
τάραξε βαθιά χαραγμένες, και ως εκ τούτου φυσικοποιημένες, πολι-
τισμικές παραδοχές σχετικά με τη σημασία και την ιερότητα της ζωής, 
και του θανάτου, καθώς και κανονιστικές έμφυλες πρακτικές πολιτι-
κής υποκειμενικοποίησης, προσβάλλοντας ειδικότερα την εικόνα της 
ρωμαλεότητας και ακεραιότητας του σώματος ως προϋπόθεση και 
ένδειξη δύναμης/αυτενέργειας. Ως μορφή πολιτικής αντιπαράθεσης 
με το κράτος με κύριο μέσο τη σωματική στέρηση και μάλιστα την 
απίσχναση της ευρωστίας, φυσικής δύναμης και υγείας του σώματος, 
η απεργία πείνας εκλήφθηκε τόσο ως θαρραλέα όσο και ως αδιανό-
ητη πράξη. Απ’ τη μια, δηλαδή, ενέπνευσε θαυμασμό ενώ, από την 
άλλη, προκάλεσε απέχθεια. Στο βαθμό που θεωρήθηκε ότι συνιστά, 
έστω και υπόρρητα, προσβολή και αδιαφορία για την πολιτισμικά 
και θρησκευτικά καταξιωμένη ιερότητα της ζωής αντιμετωπίστηκε 
ως μια βασικά ξένη, σχεδόν ακατανόητη έως και αποδοκιμαστέα 
πράξη, δηλωτική της ετερότητας των ίδιων των μεταναστών, οι οποί-
οι δεν συμμερίζονται τις ηθικές και πολιτισμικές αξίες της ελληνικής 
κοινωνίας. Στην καλύτερη περίπτωση, ως καρικατούρα αυτού που 
θεωρείται ηρωικός, στρατευμένος αντι-κρατικός αγώνας.

Για παράδειγμα, μια μερίδα του αντιεξουσιαστικού κινήματος 
θεώρησε ότι οι μετανάστες σφετερίζονται την απεργία πείνας από 



	 ΖΩΕΣ ΕΝ ΚΙΝΔΥΝΩ	 101

τους πολιτικούς κρατούμενους και την αποδυναμώνουν ως μέσο 
άσκησης πολιτικής πίεσης. Στη συγκεκριμένη περίπτωση βέβαια η 
ειρωνία είναι ότι οι απεργοί πείνας, ως παράνομοι μετανάστες χωρίς 
χαρτιά, ήταν, είτε λόγω κρατικής αδιαφορίας είτε λόγω καταστο-
λής, εγκλωβισμένοι στην Ελλάδα χωρίς δυνατότητα νόμιμης εξό-
δου/διαφυγής, συνεπώς ένα είδος κρατούμενου και οι ίδιοι. Κάποιοι 
άλλοι θεώρησαν ότι οι μετανάστες απεργοί πείνας υιοθετούν μια πιο 
«παθητική» μορφή αντίστασης που δεν αντιστοιχεί στη διεκδικητική 
μαχητικότητα που απαιτεί το μεταναστευτικό ζήτημα. Παράδοξως, 
αν και ως άντρες, στο ρόλο τους ως προστάτες και επρόσωποι των 
οικογενειών τους, θεωρούνταν ότι αγωνίζονται όχι μόνο για τους 
εαυτούς τους αλλά και τις γυναίκες και τα παιδιά τους, ο αγώνας 
τους συχνά σηματοδοτήθηκε ως «θηλυκοποιημένη» επιτέλεση μιας 
«ανορθολογικής» και «απελπισμένης» πράξης διακρινόμενης από 
ευθραυστότητα και αδυναμία. Για άλλους, δε, ο αγώνας τους έμοια-
ζε να εμφορείται από κάποια θρησκευτικής καταγωγής ροπή προς 
την αυτο-θυσία. Ως Βορειο-αφρικανοί θεωρήθηκαν αυτονόητα και 
προσηλωμένοι μουσουλμάνοι, πιστοί σε θρησκευτικά μάλλον παρά 
πολιτικά προτάγματα, παρ’ όλο που πολλοί επικαλέστηκαν την Αρα-
βική Επανάσταση στην Τυνησία και τις άλλες αραβικές χώρες ως 
πηγή έμπνευσης και ελπίδας που τους έδωσε τη δύναμη να ξεκινή-
σουν τον αγώνα για τα δικαιώματά τους, διακινδυνεύοντας ακόμα 
και την ίδια τους τη ζωή.

Η απεργία πείνας των μεταναστών αποτέλεσε ένα πολιτισμικό, 
πολιτικό και έμφυλο αδιέξοδο και διακύβευμα. Η σημασία και αξία 
της δεν θα πρέπει να αναζητηθούν στο, ομολογουμένως αμφισβη-
τούμενο, άμεσο πολιτικό κέρδος που εξασφάλισε, αλλά, ακριβώς, 
στις συγκινησιακές και σημασιολογικές ρωγμές που επέφερε σε 
αυτό που θεωρείται «κανονική» πολιτική ασκούμενη από «κανονι-
κά» σώματα. Ως μια «ξένη» πρακτική που προκάλεσε αμηχανία και 
αδιέξοδο επικοινωνίας ανέδειξε την αδυναμία μετάφρασης, δηλα-
δή την αδυναμία οικειοποίησης και προσαρμογής των πολιτισμικών 
και πολιτικών κωδίκων αυτής της πράξης σε κοινούς (εθνικούς, πο-
λιτικούς, ταξικούς) όρους. Όπως παρατηρεί ο Ναόκι Σακάι, η με-
τάφραση «εγγράφεται στον κοινωνικό τόπο της ασυμμετρίας και 
της διαφοράς», και «είναι πάντα συμμέτοχη στην οικοδόμηση, το 
μετασχηματισμό ή την ανατροπή σχέσεων εξουσίας. Η μετάφραση 
συνεπάγεται ηθικές επιταγές από τη μεριά τόσο του αποστολέα όσο 
και του παραλήπτη, και μπορεί πάντα να ιδωθεί σε μεγαλύτερο ή 



102	 Αλεξάνδρα Ζαββού

μικρότερο βαθμό ως πολιτικός ελιγμός στο πλαίσιο του κοινωνικού 
ανταγωνισμού». Η αποτυχία στην επικοινωνία που καθιστά τη με-
τάφραση απαραίτητη, αλλά και συγχρόνως αδύνατη, εγκαθιστά τη 
δυνατότητα «ετερογλωσσικής απεύθυνσης», δηλαδή μιας άλλης επι-
κοινωνίας που δεν ξεκινά από το δεδομένο της ομοιότητας και της 
κατανόησης αλλά θεωρεί την ετερότητα προαπαιτούμενο. «Δεν κα-
ταφέρνουμε να επικοινωνήσουμε επειδή είμαστε από κοινού ο ένας 
με τον άλλο. Κοινότητα δεν σημαίνει ότι μοιραζόμαστε ένα κοινό 
έδαφος. Απεναντίας, βρισκόμαστε σε κοινότητα ακριβώς επειδή εί-
μαστε εκτεθειμένοι σε μια αγορά [forum] όπου μπορούν να εκδηλω-
θούν οι διαφορές μας και η αποτυχία κατά την επικοινωνία» (Σακάι, 
2010). Είναι ακριβώς στο μη-μεταφράσιμο της απεργίας πείνας, σ’ 
αυτό που αντιστέκεται στην ταύτιση, και τη διαταράσσει, που εντο-
πίζεται η ανατρεπτικότητά της καθώς, από τη μια, μας επιτρέπει να 
δούμε τη λειτουργία της εξουσίας, όπως αυτή κωδικοποιείται πολι-
τισμικά και υλικά (στα αναγνωρίσιμα ή μη σώματα ή στο χώρο), και, 
από την άλλη, παράγει συνθήκες για την ανάδυση πολλαπλότητας 
μάλλον παρά ταυτότητας.

ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

Ελληνόγλωσση
Γαβριηλίδης Α., 2006, «Η επικαιρότητα του Φουκώ», Θέσεις, 96, http://www.theseis.com/

index2.php?option=com_content&do_pdf=1&id=950
Σακάι Ν., 2010, «Μετάφραση», Σύγχρονα Θέματα, 108, σ. 24-31. 

Ξενόγλωσση
Agier Μ., 2010, «Corridors of exile: a worldwide web of camps», Metropolitics, http://www.

metropolitiques.eu/Corridors-of-exile-A-worldwide-web.html
Balibar E., 2010, «At the borders of citizenship: a democracy in translation?», European Jour-

nal of Social Theory, 13 (3), pp. 315-322.
Browning J., 2007, «The only thing they have to bargain with is their own self: masculinity and 

protesting immigration detention», Transforming Cultures eJournal, 2 (1), http://epress.lib.
uts.edu.au/journals/TfC

Butler J., Spivak G.C., 2007, Who sings the nation-state? Language, politics, belonging, Cal-
cutta, New York, Oxford, Seagull Books.

Foucault M., 1997, “The ethics of the concern for self as a practice of freedom”, in P. Rabinow 
(ed.), Essential works of Foucault: ethics, subjectivity, truth, vol. I, New York, The New 
Press.

Foucault M., 2007, Security, territory, population, Houndmills, Palgrave Macmillan.
Isin E., 2008, “Theorizing acts of citizenship”, in E. Isin and G. Nielsen (eds), Acts of citizen-



	 ΖΩΕΣ ΕΝ ΚΙΝΔΥΝΩ	 103

ship, London and New York, Zed.
Mezzadra S., Neilson B., 2008, «Border as method, or, the multiplication of labour», Transver-

sal, Special Issue: Borders, Nations, Translations, http://eipcp.net/transversal/0608/mez-
zadraneilson/en/#_ftn1.

Neilson B., 2010, «Between governance and sovereignty: remaking the borderscape to Aus-
tralia’s north», Local-Global Journal, 8, pp. 124-140.

Nyers P., 2004, «What’s left of citizenship?», Citizenship Studies, 8 (3), pp. 203-215.
Scanlan S.J., Stoll L.C., Lumm K., 2008, «Starving for change: the hunger strike and nonviolent 

action, 1906–2004», in Patrick G. Coy (ed.), Research in social movements, conflicts and 
change. Volume 28, Emerald Group Publishing Limited, pp. 275-323.

Shinkel W., 2010, «From zoepolitics to biopolitics: citizenship and the construction of “soci-
ety”», European Journal of Social Theory, 13 (2), pp.155-172.

Ziarek E. P., 2008, «Bare life on strike: notes on the biopolitics of gender and race», South At-
lantic Quarterly, 107 (1), pp. 89-105.

Zevnik A., 2009, «Sovereign-less subject and the possibility of resistance», Millennium – Jour-
nal of International Studies, 38, pp. 83-106.





Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 105-117

Nelli Kambouri*

ΜIGRATION, PRECARITY AND THE GENDER
VIOLENCE OF DOMESTICITY AND CARE1

Abstract

The paper discusses migration, precarity and gender violence in the context of do-
mestic and care work arguing that gender violence can be best conceptualized and 
understood from the theoretical perspective of precarity. Precarity becomes from 
this perspective a double-edged concept describing both the precariousness of life 
and the forms of escape that may emerge from it. This perspective is contrasted 
to the dominant anchoring of migration and gender violence to anti- and counter- 
trafficking discourses that silence the agency of migrants in general and migrant 
women in particular. Taking as its starting point the narrative of a migrant woman 
from Zimbabwe living as a domestic and care worker in Greece, the paper focuses 
on precarity as it is produced in the seemingly “private” and feminine spaces of 
domesticity and care, and highlights the role of networking and acting together as 
a strategy of actively enacting labour and political rights where they do not exist.

Keywords: precarity, gender violence, migration, trafficking, domestic 
work

“For it seems like she can be anything, 
any kind of creature she wants to be”

Flaming Lips, “I can be a Frog”

* PhD, Senior researcher at the Centre for Gender Studies, Panteion Univeristy for the 
projects GeMIC and Mig@net.

1. Research for this article was undertaken in the context of the research program GeMIC 
2008-2010, which was coordinated by the Centre for Gender Studies, Panteion University and 
funded by the Seventh Framework Program for Research of the European Committee. 



106	 Nelli Kambouri

1. A FALSE PROMISE

There was a promise that brought Lia to Greece from Zimbabwe; a prom-
ise that she would study in a hand-craft school and work in the tourist busi-
ness. This promise was made to her by a Greek family that also paid for 
her travel expenses. When Lia arrived in Greece, the promise was broken. 
She was told that she could not study because she did not have a residence 
permit and she was locked inside the family house in Athens in order to 
work as a live-in unpaid maid. Her passport and salaries were withheld; 
she was not aloud to have any contact with anyone in Greece or in Zim-
babwe. Whenever she left the house, she had to be accompanied. As she 
explained: “Me I will be walking, eh, I’ll be walking in front and they will 
be in the back of me, you know watching me as if they were walking a dog. 
You know when you are walking a dog … so they had to control me. If I 
see a black person, they never allow me to talk to anybody, because they 
knew that the people maybe they can tell me, you know …” 

If Lia’s narrative was cut at this point, her story could have been used 
for a textbook on trafficking or a leaflet for a counter-trafficking cam-
paign.2 If this fragment was selected, Lia’s story could have been treated 
as a didactic tale to deter other powerless female victims from migrating 
and sensitize public opinion in receiving countries about trafficking net-
works. But her story neither started nor ended with a fake promise made 
by a Greek family in Zimbabwe. Choosing this particular fragment of the 
narrative that begins and ends with captivity imposes a framework that 
effectively silences migrant agency and captures her in a moment of ex-
treme vulnerability into the fixed identity of the female migrant victim. On 
the contrary, what this article will intend to do is to “explore the issue of 
migration in terms of necessity, but also in terms of dream and narration: 
desires and expectations before departure and actual conditions of arrival” 
(Coppola et al., 2007: 87). Taking as its starting point Lia’s narrative, this 
article will argue that rather than understanding it in the context of the 
hegemonic discourse of trafficking, gender and migration, violence can 
be conceptualized and understood from the perspective of precarity that 
enables every day acts of normalization and escape enacted in the spaces 
of domesticity and care. 

2. “By offering potential victims false promises, traffickers paint a rosy picture of better 
life, such as a good job, educational opportunity or marriage. If a potential victim falls for the 
false promises, the trafficker transports the person to another place or country for exploitation. 
The person becomes a victim of human trafficking” (IOM SACTAP, 2010: 3).



	 ΜIGRATION, PRECARITY AND THE GENDER VIOLENCE	 107

2. TRAFFICKING, MIGRATION AND VIOLENCE

As Judith Butler (2004a: 22) argues, “to the extent that we commit vio-
lence, we are acting upon another, putting others at risk, causing damage 
to others. In a way, we all live with this particular vulnerability, a vulner-
ability to the other that is part of bodily life, but this vulnerability becomes 
highly exacerbated under certain social and political conditions”. While 
violence may be a physical act of “doing harm”, it is simultaneously con-
stituted as an act embedded into social and political practices that make it 
intelligible. This distinction reflects also diverse representations of some 
victims of violence as worthy of grief and others as “unrepresentable” or 
“ungrievable” (Butler, 2004b). 

Among the discursive formations that make intelligible contemporary 
forms of gender violence are those of the trafficking discourse. Having 
(re)emerged during the 1990s after the collapse of the communist regimes 
in Eastern Europe and the Soviet Union, anti- and counter-trafficking dis-
courses produced a set of practices that enabled a gendering of the post 
cold war security crisis. The gendered figure of the white, young and pure 
Eastern European prostitute became emblematic of the European crisis of 
borders, identities and citizenship (Berman, 2003). 

In the 1990s large scale IOM anti-trafficking campaigns promoting im-
ages of Eastern European migrant women as “beautiful”, “powerless”, 
“victimized” and “static” bodies played a double role at once criminaliz-
ing migrant border crossings of non EU citizens and questioning women’s 
autonomy in migration (Adrijasevic, 2007; Adrijasevic, 2010). Although 
in the 2000s these representations broadened in scope to include women of 
different nationalities, colours, races, ages and ethnic origins, the produc-
tion of female migrants as victims continues to constitute a persistent fea-
ture of anti-trafficking discourses. In fact, the victimization “trend, which 
began as a way of drawing attention to specific forms of violence commit-
ted against women, has now become a way of describing everyone on the 
lower rungs of power” (Augustin, 2003: 30). 

The (re)invention of “trafficking” condenses the social dynamics and 
political dilemmas of gender, migration and violence. At once too broad 
and too narrow, the discourses of “trafficking” set the norms that dictate 
which migrant lives are to be represented as vulnerable to violence, worthy 
of recognition, protection, and assistance and which are unrepresentable. 
In anti- and counter-trafficking policies, states are called upon to act simul-
taneously as protectors of national borders from illegal migrant flows and 



108	 Nelli Kambouri

as protectors of migrant lives from transnational criminal networks (Ara-
dau, 2004; Adrijasevic, 2010; Augustin, 2007). This contradictory “duty” 
describes in effect the need to establish the norms that determine the line 
separating those who will be recognized as victims of violence worthy of 
state protection and those who will remain in the grey area of the unrec-
ognized and the unrecognizable on which state-sanctioned violence can be 
legitimately exercised. 

In anti-trafficking law in many EU states, in which the victim must 
denounce the traffickers to the police and testify against them in judicial 
hearings in order to receive recognition, protection and residence permit. If 
the victim decides after a period of contemplation that she or he is not able 
or willing to collaborate with the police, then the “trafficking victim” sta-
tus and all the entitlements that accompany it are automatically removed, 
leaving the migrant in question in a position of illegality and vulnerability 
to state sanctioned violence, such as detention, repatriation or deportation. 

Lia’s narrative can be understood as either failing or escaping anti- and 
counter-trafficking representations. After two years of enclosure, the son of 
the family lost his keys. Lia took them and left the house. After drifting away 
for a day, she asked two African street vendors to help her. Through a network 
of other African migrants, she found a job, a house and got back in contact 
with her relatives. Lia never became a “trafficking victim” for two reasons. 
First, she was never recognized as a trafficking victim, never testified against 
the traffickers, never received any legal, psychological or economic protec-
tion and assistance from the state or any other anti-trafficking institution. In 
fact, when we met, she continued to live without a residence permit in Greece, 
although she was a resident for the past 15 years. Furthermore, Lia was quite 
successful; she rented her own flat in the centre of the city and worked as a 
domestic worker in an upper class household in the affluent northern suburbs. 
In parallel, she sold in private her own hand-made crafts and was very active 
in African community politics. Her children lived in the home country with 
relatives, but she fully provided for their upbringing. Her own desire was to 
become a full-time businesswoman. Finally she had set up with other migrant 
women a network that helped other domestic workers to escape. 

Second, as Lia’s narrative unfolded, she explained that in Zimbabwe 
she was recognized as a “national hero”. At the age of 15, she had joined 
the revolutionary army and fought as a guerrilla fighter. Her husband was 
a journalist, whom she met when he was filming a documentary about her 
life. She worked as a history teacher, when he was killed and after family 
and financial difficulties, she decided to migrate. Her plan was to work 



	 ΜIGRATION, PRECARITY AND THE GENDER VIOLENCE	 109

for a while in Greece, get a diploma in hand craft and then move back to 
Zimbabwe to start her own business. Although she was not recognized as 
a guerrilla fighter in Greece, she was an activist and continued to work on 
her plan to become a full-time business woman. In Lia’s non-linear narra-
tive, there was need and vulnerability to violence, but there was also desire 
that led to multiple transformations. Her narrative represented multiple 
positionalities that were not hierarchically or linearly organized: she could 
be a migrant woman, a guerrilla fighter, a mother, a teacher, a public figure, 
a business woman and a worker in the private sector of domestic work. It is 
precisely because of these transformations that Lia’s narrative would have 
had to be suppressed and reduced to a mere expression of extreme vulner-
ability in order to fit the anti-or counter-trafficking framework. 

3. VIOLENCE AND THE THREAT OF DEPORTABILITY

Amongst Lia’s transformations, her war experience as a guerrilla fighter 
prompts us to rethink the notion of violence in relation to gender and mi-
gration. How is it that a person who was previously able to fight in condi-
tions of extreme violence, such as a war, found herself imprisoned by a 
Greek middle class family that used only minor physical means to push 
her into this situation? As Hannah Arendt argues, violence should not be 
conflated with power. Violence is always instrumental and never a cause in 
itself. It is an instrument of power, an instrument used at the last instance, 
when all other means, such as persuasion or force, have been exhausted. 
Violence cannot in itself justify or legitimize anything (Arendt, 2000). This 
analysis implies that acts, like Lia’s enforced captivity, do not take place 
in a vacuum, neither are they enacted outside or despite of normal power 
relations. More specifically, being in captivity was, as Lia explains in the 
following fragment, a condition prompted by the threat of being arrested 
and deported back to Zimbabwe. 

“The time I went for war it was war, it was war, it was war. So it was 
over, it was over. If I wanted to deal with them I could deal with them 
because for me they were just taking me as a fool but I knew what I was 
doing. So I just say. “OK, let them do whatever they want to do. I am in 
their country. I was in their country. I didn’t know where to go because the 
problem was language. And the papers at any time…We didn’t know that 
what they were doing was illegal because they were threatening us; that 
is the reason why you are not going out because you don’t have papers. 
But when I came out, when I was leading my independent life I saw a LOT 



110	 Nelli Kambouri

of black people without papers and they were walking, they were selling, 
they were doing this and I never had a problem with the police… Because 
or even if I want to be violent against them and I’ll end up being in prison 
again and my children will suffer. So I just decided that: OK, the time shall 
come when I will, when I will escape. So I managed to escape them and 
then I left them. I’m still OK (laughing). I’m surviving.”

Violence, as Lia describes it, lies simultaneously in the physical act of 
captivity but also in the act of being defined as an illegal migrant by a law, 
which in a Kafkaesque manner she does not know or comprehend. The 
richness of this fragment can be opposed to the banality of fragments about 
violence reproduced in anti- and counter-trafficking narratives, because it 
makes the critical distinction between an act of violence, i.e. in war, and 
the normalization of power relations through a threat that looms in every-
day life. However, contrary to Arendt’s sharp distinction between violence 
as a physical act that reinforces strength and force as a “natural” or “so-
cial” relation, this fragment also points out to the entanglement of force 
as a social relation and violence as a physical act into the same discourse.

According to Nicholas De Genova (2002), legalization functions as a 
normalizing mechanism that regulates relations between citizens and al-
iens. Physical acts like Lia’s captivity are conditioned by state policies 
and every day practices for the control of migrant border crossings. Once 
the territorial border is passed, illegal migrants go through a process of 
learning how to identify themselves as illegal migrants. The paradox here 
is precisely that the inclusion of migrants into “host” societies materializes 
in their illegalization.

The threat of deportability, therefore, is an omnipresent condition that 
makes meaningful the social inclusion (rather than exclusion) of migrants 
as legal/illegal labour. To be more precise, the distinction between legal-
ity/illegality is always fluid and constantly re-negotiated in every-day and 
bureaucratic practices. The succession from illegalization to legalization is 
not a linear process: legalizations become instances in migrant lives, dur-
ing which vulnerability is reduced to a mere threat, but they presuppose 
processes of illegalization, during which acts of physical violence by the 
state and other actors are enacted. 

4. PRECARITY, DOMESTICITY AND CARE

Rather than a didactic tale about false promises and trafficking networks, 
Lia’s narrative of captivity, can be understood as paradigmatic of migrant 



	 ΜIGRATION, PRECARITY AND THE GENDER VIOLENCE	 111

precarity and precarious networks. The “precarisation of existence” refers 
to a “tendency that traverses all of society” and “feeds and feeds upon the 
climate of instability and fear”. Precarisation is produced by a “macropo-
litics of security” translated into “a micropolitics of fear”3 that overtakes 
everyday life (Precarias a la Derriva, 2006: 39). Proliferating through the 
deregulation of labour relations and the dismantling of welfare structures, 
precarisation is not limited to migrant women, but is historically prevalent 
in migrant and women’s lives. As Angela Mitropoulos (2006) argues, the 
concept of “regular, full-time, long-term employment” presupposed “vast 
amounts of unpaid domestic labour by women and hyper-exploited labour 
in the colonies…The unpaid labour of women allowed for the consumer-
ist, affective ‘humanisation’ and protectionism of what was always a small 
part of the Fordist working class”. In the contemporary world, according to 
Sandro Mezzadra (2001), the control of state borders from migrant move-
ments becomes the principle means by which labour mobility is controlled. 
Practices of precarisation and labour mobility of migrant labour are gradu-
ally extended to include all labour. The migration regime employs strate-
gies and methods of control that are increasingly used for citizens and 
nationals. The migrant is the emblematic precarious worker. Furthermore, 
domestic and care labour is still for the most part assigned to women. Even 
when it is paid, it is considered precarious undervalued, uncertain and con-
tingent to specific family arrangements (Precarias a la Derriva, 2006).

What enabled Lia’s violent transformation into a “family pet”4 in the 
first place was the precarious gendered political economy of domestic and 
care work. As the feminist literature has emphasized, by being naturalized 
as private and feminine, domestic and care work have been historically 
devalued as “non-work”. In an increasingly globalized world, however, 
this private and feminine “non-work” becomes the site for the produc-
tion and reproduction of migrant labour (Salazar-Parenas, 2003; Anderson, 
2000). While for employers, domestic and care work is mostly consid-

3. More specifically, the securitisation of migration as a societal “threat” (Waever, 1993), 
potentially endangering national sovereignty and social cohesion of migrant-receiving states is 
the historical sociopolitical context within which the precarization of migrant lives becomes 
meaningful. A macropolitics of security is translated in the everyday lives of -especially new 
coming- migrants into a micropolitics of fear

4. This transformation that challenges the normalised conception of the family pet as a sym-
bol of the excess of domestic care and protection that goes far beyond humans into the realm 
of animal. In this case, however, the excess of care was normalized as a form of control over a 
human conditioned by the micorpolitics of fear.



112	 Nelli Kambouri

ered as “help”, for migrants themselves this is clearly a field of work that 
also provides the means to reduce the risks of illegality and deportability 
(Kambouri, 2006). The threat of an arrest, police detention, lack of legal 
documents, unemployment, or the absence of social security, all render the 
work and social life of domestic workers contingent to temporary, uncer-
tain and insecure arrangements.

Although captivity is an exceptionally violent practice, the power rela-
tions that made it possible are not. In fact, working with no contract, no 
specified working hours and no determined duration of employment is a 
common practice in the political economy of domesticity and care. In this 
context, many migrant domestic workers enjoy temporary or contingent 
residency, social protection and welfare rights, which mostly depend on 
their ability to pay themselves through various administrative arrange-
ments, for their entitlement to these rights (Anderson, 2000) 

There is one statement in particular in Lia’s narrative that best captures 
her precarious escape. While she was describing the reasons for her cap-
tivity, she exclaimed: “OK, let them do whatever they want to do. I am in 
their country. I was in their country”. The repetition of the same sentence 
first in the present and then in the past tense seems paradoxical, given 
the fact that Lia never left Greece since she migrated. But it captures a 
transient moment: Lia is no longer “in their country” but is neither in her 
country. She has refused to integrate by learning Greek or applying for a 
residence permit but is part of social relations that redefine what being a 
stranger in Greece is or may become. This denial to “integrate” into the 
linguistic and legal norms is not a denial of her own personal entitlement to 
rights, but rather an enactment of rights in a different language and an ex-
ercise of rights that do not exist. As Butler argues, what is at stake in such 
practices of denial to adhere to the established linguistic norm is precisely 
the active production of rights by those who are not normalized as citizens 
(Butler, 2009: vi). 

Yet, following Arendt, Butler (2009: vi) also argues that such an act 
cannot be performed by an individual, but “has to be an action with others”. 
This assertion leads to another one of Lia’s transformations: her becoming 
part of a network that actively and collectively resists gender vulnerability 
to violence in the spaces of domesticity and care. Although this network 
rests on intimate, private, informal ties of care, its aim is to oppose its col-
lective forces to both gender violence and the state as a source of assistance, 
protection and legitimacy. By its very aim the network transforms its par-
ticipants’ labour into a question of politics and work and the private spaces 



	 ΜIGRATION, PRECARITY AND THE GENDER VIOLENCE	 113

of domesticity and care into public spaces of struggle for labour and po-
litical rights. These practices are practices of translation, not only because 
the network operates in English, but most importantly because it strives to 
“translate into the dominant language, not to ratify its power, but to expose 
and resist its daily violence, and to find the language through which to lay 
claim to rights to which one is not yet entitled” (Butler, 2009: x).

This process of enacting rights is manifest in Lia’s narration from the 
moment when she becomes entrenched into the narratives of other precari-
ous domestic workers that are part of the network. “Their” -no longer “her”- 
activist work consists of helping other precarious domestic workers –espe-
cially new ones- to renegotiate contracts, salaries, compensations, health 
care costs and labour relations that included mainly informal pressure calls 
and visits to employers and “freeing operations”. The network is not “pub-
lic” and its activities are strictly kept to the domestic and care sector. 

As Lia explained, “we learn about those women because they are em-
ployed in the houses of relatives or friends or sometimes they are simply 
women who are found on the street crying. A Zimbabwean was left on 
the motorway from Salonica to Athens as she was irritating her employer 
-a popular singer- when she was crying in the car for the death of her 
brother. She had no phone and, well...you know, in the highway, you do 
not even know in which direction Athens is. We contacted her employer 
and she took her back with a proper salary this time and leave off days. We 
threatened her to go to the police. Then a girl found another house for her 
to work and she dumped the singer”. The reversal is obvious in this story, 
since the aim of the network is not to collaborate with the state in order 
to combat different forms of violence against migrant domestic workers, 
but to initiate mechanisms that challenge established hierarchies within 
domestic spaces and reinstate domestic workers as workers entitled to spe-
cific labour and political rights. Through this process, the private, femin-
ized spaces of domesticity and care are transformed into public spaces of 
labour and political activism. 

In addition, the network operates on an ad hoc basis, “whenever there 
is need”. Then it dissolves, and then when another case crops up it is once 
again recomposed. Its ephemeral and dynamic structure reflects and mim-
ics the contingent precarious labour relations in domestic and care work. 
There is no appeal to legalization – neither an appeal against it. Since most 
of those involved in the network operate under the threat of deportability 
and have no or temporary residence permits, it does not collaborate with 
the police; if it is necessary to call the police against an employer, they 



114	 Nelli Kambouri

simply use fake names or Greek friends to make the claim. Instead the 
precarious network intersects and collaborates with other networks of pre-
carious migrants, such as those of the street vendors. There are no demands 
for integration or against integration. There is no funding, but the net-
work survives of the labour produced in the domestic sector. Finally, even 
though the network protects women who have fallen victims of violence, 
it has no formal representatives and no access to state or NGO profession-
als specializing on “rescuing”, protecting or assisting migrant women to 
combat violence or trafficking. 

The unrepresentability of this form of networking raises two interlinked 
questions. Would this practice qualify as an escape from or a reproduction 
of the established norm? Would this practice, confined as it is to the seem-
ingly “apolitical” and “secret”, everyday spaces of domesticity and care, 
qualify as a form of political action? As Papadopoulos, Stephenson and 
Tsianos (2008: xiii-xiv) argue, escape from established power relations is 
enabled in a first instance through practices that deny every day processes 
of normalization.

The network of precarious domestic workers actively asserts the claim 
that domestic work is work rather than an extension of the unpaid care 
practices of families. The interventions of the network bring what would 
normally be attached to public space (political and labour demands and 
rights) into the domestic realm. This transformation creates labour rights 
entitlements for domestic workers (with regards to payment, duration of 
work, work hours and labour relations etc) that may not be formally or en-
tirely recognized and even if they are recognised they are not implemented 
in practice with regards to illegal migrants, since they do not constitute, 
strictly speaking, citizens with full rights.

Also the network is based on an acknowledgment of the social produc-
tivity of care. While care may be attached to multiple practices, from paid 
to unpaid, from private to public, from intimate to detached, it is a unifying 
practice that cuts across these distinctions. “Care makes newly manifest 
that we cannot clearly delimit lifetime from work time, because the labour 
of care is precisely the manufacture of life” (Precarias a la Derriva, 2006: 
41). There is a thread of affective ties that unites work, labour and politics: 
the “private duties” of migrant women caring for their own children and 
relatives in the country of origin become entrenched in labour practices of 
caring professionally for the homes and relatives of employers and caring 
politically for other victims of violence and exploited domestic workers. 
These affective ties, in turn, become the means by which the network com-



	 ΜIGRATION, PRECARITY AND THE GENDER VIOLENCE	 115

municates and becomes operative. In effect, care does not only become 
visible as a field of struggle but also as a field of creation of economic, 
social and political relations that escape the micropolitics of fear and the 
processes of precarization manifesting “the politically radical character of 
care” (Precarias a la Derriva, 2006: 40).

5. CONCLUSION 

Although migrants and domestic workers have received a lot of attention 
as emblematic figures in the theory and political action of precarity, the 
forms of resistance usually presented as exemplary of their transformative 
agency consist mainly in making visible forms of labour that were previ-
ously silenced or hidden. For example, Butler and Spivak use the example 
of migrants singing the national anthem in Spanish during a public protest 
to analyze translation as a form of resistance (Butler and Spivak, 2008; 
Butler, 2009), while Brett Nielson and Ned Rossiter (2008: 61-62) use 
the examples of domestic workers “occupying” on their day off public 
“non-spaces”, like parks, road fly overs, bridges and cultural centres fund-
ed by corporate banking. Both public protest and “occupations” of public 
non-spaces, however, make precarity meaningful in the context of broader 
strategies of resistance that rely upon visibility and the performance of 
rights in public. This makes possible the inclusion of migrant domestic 
workers into the realm of the politics of precarity that assumes a broader 
and cross-cutting alliance or strategic connectivity with other precarious 
workers who are already visible and recognizable in the public sphere, 
most notably those in the new media and cultural industries. As Mitro-
poulos (2006) argues the anticipated visibility and public character of pre-
carious escapes often obscures past and present escapes that emerge and 
emerged in the “invisible” and private spaces of domesticity and care. “But 
rather than shaking assertions that the ‘precariat’ is a recent phenomenon, 
through the declaration that such work was previously ‘invisible’, the ap-
prehension of migrant, ‘Third World’ and domestic labour seems to have 
become the pretext for calls for the reconstruction of the plane of visibility 
(of juridical recognition and mediation) and the eventual circulation and 
elevation of the cultural-artistic (and cognitive) worker as its paradigmatic 
expression. The strategy of exodus (of migration) has been translated into 
the thematics of inclusion, visibility and recognition”. 

The tendency to silence these forms of escape largely obscures a poli-
tics of precarity that may be kept strategically invisible, secret and outside 



116	 Nelli Kambouri

the “public” domain in order to escape control. By emphasizing solely 
practices of alternative visibility and representability in public space, there 
is a risk of failing to recognize political action and resistance that trans-
form private spaces, such as those of domesticity and care, into a secret 
but intense terrain for political struggles. These practices rest on subjective 
transformations and collective tactics of moving across the private and the 
public, the visible and the invisible. As the above analysis has strived to 
show, it is often through such practices of acting together performed at the 
spaces of domesticity and care that forms of escape from the precarisation 
of existence emerge. Since these spaces are common to almost all of us, 
such practices open up a very different terrain for strategic interconnec-
tions between the struggles of different precarious workers. 

BIBLIOGRAPHY

Adrijasevic R., 2007, «Beautiful dead bodies: Gender, migration and representation in anti-
trafficking campaigns», Feminist Review, 86, pp. 24-44.

Adrijasevic R., 2010, Migration, agency and citizenship in sex trafficking, London, Palgrave 
Macmillan.

Anderson B., 2000, Doing the dirty work: The global politics of domestic labour, London, Zed 
Books.

Aradau C., 2004, «The perverse politics of four letter words: risk and pity in the securitization 
of four letter words», Millennium: Journal of International Studies, 33 (2), pp. 251-277.

Arendt, H., (1970) 2000, On violence, Athens, Alexandreia. [In Greek].
Augustin, L., 2003, «Forget victimization: Granting agency to migrants», Society for the Inter-

national Development, 46 (3), pp. 30-36.
Augustin L., 2007, Sex at the margins: Migration, labour markets and the rescue industry, 

London, Zed Books.
Berman J., 2003, «(Un)popular strangers and crises (un)bounded: Discourses of sex-trafficking, 

the European Political Community and the Panicked State of the Modern State», European 
Journal of International Relations, 9 (1), pp. 37-86.

Butler J., 2004a, Undoing gender, London, Routledge.
Butler J., 2004b, Precarious life: The powers of mourning and violence, London, Verso.
Butler J., 2009, «Perfomativity, precarity and sexual politics», Revista de Antropologia Iber-

oamericana, 4 (3), pp. i-xiii.
Butler J., Spivak G., 2008, Who sings the nation-state? Language, politics and belonging, New 

York, Seagull.
Coppola M., Curti L., Fantone L., Laforest M., Poole S., 2007, «Women, migration and precar-

ity», Feminist Review, 87, pp. 94-103.
De Genova N., 2002, «Migrant illegality and deportability in everyday life», Annual Review of 

Anthropology, 31, pp. 419-47.
Gill R., Pratt A., 2008, «Precarity and social work in the social factory? Immaterial labour, pre-

cariousness and cultural work», Theory, Culture and Society, 25 (7-8), pp. 1-30.



	 ΜIGRATION, PRECARITY AND THE GENDER VIOLENCE	 117

IOM SACTAP, 2010, «10 questions about human trafficking», Leaflet for the South African 
Counter-Trafficking Assistance Program, Genena, IOM.

Kambouri H., 2006, Gender and migration: The everyday life of migrant women from Albania 
and Ukraine, Athens, Guttenberg. [In Greek].

Mezzadra S., 2001, Dirito du fuga: Migrazioni, cittadinaza, globalizazazione, Verona, Ombre 
Corte.

Mitropoulos A., 2006, «Precari-us?», MUTE magazine. http://www.metamute.org/en/Precari-
us.

Neilson B., Rossiter N., «Precarity as a political concept or Fordism as an exception», Theory, 
Culture and Society, 25 (7-8), pp. 51-72.

Salazar P., 2003, Servants of globalization; Women, migration and domestic work, Stanford, 
Stanford University Press.

Papadopoulos D., Stephenson, N., Tsianos V., 2008, Escape routes: Control and subversion in 
the 21st Century, London, Pluto Press.

Precarias a la Deriva, 2006, «A very careful strike: Four hypotheses», The Commoner, 11, pp. 
33-45.

Waever O., 2003, «Societal Security», in O. Waever and B. Buzan (eds), Identity, migration and 
the new security identity in Europe, Copenhagen, Centre for Peace and Conflict Research.





Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 119-132

Irene Peano*

ESCAPING THE EXCEPTION: 
MIGRANT SEX WORKERS BETWEEN 

SUBJECTIFICATION AND EXCESS

ΑBSTRACT

The paper examines the play of multiple, displacing and emplacing regimes of 
subjectification as they impinge upon the life experiences of migrant Nigerian sex 
workers, as well as the ways in which the women’s subjectivities might exceed such 
regimes. Dispositifs such as those of migration policy and humanitarianism, of 
precariousness and institutionalised predation in neoliberal economies, but also 
of gender and kinship, interweave through complex genealogies that do not yield 
unequivocal victim-subjects or, on the contrary, subjects enforcing exploitation 
from a position of power. Likewise, neither mobility nor stasis, or border crossings 
and settled lives are straightforwardly mappable on excess or constraint: migra-
tion and return are experienced ambiguously, alternatively as liberating and con-
straining. 

Keywords: subjectivities, migration, sex work, Nigeria

Loveth was in her early 20s when she was introduced by a friend to an 
older woman, whose sister lived in Italy. She had heard that the woman’s 
sister could “sponsor” her journey “to that side,” that place where money 
flows from, where many women from Benin City live and work. Their 
remittances build houses, support the education of young members of their 
families, buy cars, flashy clothes and other luxury goods, pay for lavish 
burial and wedding ceremonies. The prospect of a life of comfort, the abil-
ity to support her relatives, the taste of independence, a new experience, 

* Marie Curie post-doctoral fellow, Department of Political and Social Sciences, University 
of Bologna, Italy.



120	 Irene Peano

white lovers…her fantasies overshadowed the rumours circulating in town 
about prostitution, about the harsh treatment that those women received in 
the hands of evil madams, about having to sleep with dogs, with deformed 
men, of having to act in porn movies. They must be borne of jealousy, 
of the envy of those whose destiny has excluded them from such privi-
leges, or of the selfishness of those politicians who enrich themselves at 
the expense of the people, “eating” public money without giving anything 
back. Those same politicians who periodically send their cronies to the 
market, where Loveth helped her mother sell okra and other vegetables, 
to tell the women not to send their daughters to Italy. But market women 
know better, and never listen to them. They even chase them away, shout-
ing and throwing stones. Politicians don’t like commoners to become rich 
like they are. And in any case, doing prostitution “in abroad” cannot be 
that bad. Nothing over there is as terrible as it is in this Nigeria, where the 
electrical power supply is notoriously unpredictable, where the roads are 
bad, the schools don’t teach and the hospitals don’t cure, where the police 
only stand with those who can afford their support, where everything has 
to be paid for and everybody is always looking for money. So she decided 
to leave, without asking too many questions and without telling even her 
mother, who unlike other market women would not agree to sending her 
daughter off. She swore in front of the gods that she would repay her debt 
to Joy, the woman who was sponsoring the journey, that she would listen 
to her and do what she was told. It was the early 2000s, many other girls 
she knew had already gone. 

Angela, on the other hand, had reached Italy some seven years previ-
ously, in her mid-30s, leaving behind three children whom she needed to 
support on her own. Their father had other women, other children, no job 
and no love left for Angela. In her case, the deal was clear from the begin-
ning: she would work on the streets, sell sex and repay a debt of 30 million 
lire to the young woman thanks to whom she was able to travel. Through 
her help, she could finally get a chance in abroad. She never swore any oath 
to the juju; Angela and her madam’s representatives in Benin City had a 
written agreement that she had signed in front of a lawyer. After some time 
working in the streets, she was able to find work as a carer for an elderly 
lady. She repaid her debt and got a regular permit. But then the lady died, 
Angela lost her job, and after a few months her papers had expired too. 
So it was the streets once again, hustling in the cold winter nights. And it 
was not long before the police caught her without documents, brought her 
to a “camp” and then onto a plane bound to Nigeria. She was like a mad-



	 ESCAPING THE EXCEPTION	 121

woman for a long time, unable to accept to have lost all she had painfully 
built in those years, moving from place to place, from relative to relative, 
unable to see a way out. It was too late for her to attempt a new journey, as 
others had done renegotiating their debt with another sponsor, and so she 
slowly sought to get used to life in Nigeria once more. But the nostalgia 
for her time in Italy lingered, and she did nothing to conceal it. This proved 
counter-intuitive to the representatives of an international NGO which An-
gela had contacted about the possibility of receiving a micro-credit loan 
for “victims of trafficking”, and even played a part in precluding her access 
to the money.

Loveth’s journey lasted a few months. From Benin City she was taken 
to Lagos with other girls. They stayed in a hotel for a while, watched over 
by a man who eventually was able to obtain traveling papers for them. 
They boarded a plane to Accra in the company of a “trolley”, who then 
handed them over to someone else. After another wait of a few weeks, they 
left again to Brussels. Yet more time passed, long days spent in a house 
from which they could not come out except for a few night-time walks, 
closely monitored by the Nigerian man who had picked them up at the 
airport. Then, finally, they reached Turin. They were taken to yet another 
house, where they joined other girls from Benin. After a few days, the 
madam appeared. She handed Loveth some clothes – hot pants and a tiny 
top, and told her to follow the others to work. They would tell her what 
to say, in this language which she didn’t know. For clients, she would be 
called “Regina”. So it was true, she would have to do prostitution. Her pro-
tests were met with harsh words and heavy blows, and Loveth surrendered. 
The first few days were hard, she had never had sex with a man before and 
she could not make any money. But the madam’s fury, her threats and the 
pain from her beatings broke Loveth’s resistance, and in a few months she 
got used to the job, learning to negotiate with clients, to stand up against 
those other women who tried to oust her from her working joint, to run 
away every time she spotted a police car coming her way. She started hav-
ing more regular clients, who sometimes would volunteer larger amounts 
of money than her normal fee of 20 euros, to help her settle the debt or to 
send to her mother. One of them in particular, an older and lonely man, 
who would pick her up from home and take her to her workplace, bring her 
food and charcoal to keep herself warm in winter. She knew he could be, 
literally, her passport to a better life. And so she agreed to marry him, three 
years after she had reached Italy. He took a loan from the bank and paid off 
20,000 euros of Loveth’s debt to Joy. But the debt was much larger, it was 



122	 Irene Peano

70,000, and the bank also needed repaying. So it was that, in concert with 
her husband, Loveth kept working on the streets and started recruiting oth-
er girls from Benin City, charging them interest on the journey’s expenses.

A disclaimer and a starting point

The narratives with which I open this paper are not, in any way, “true” 
stories. They do not claim to faithfully represent the life experiences of 
“real” characters, or to reproduce their voices. Further, they shy away from 
realism not only in the rather commonly accepted sense that, like any rep-
resentation, they required an interpretive re-authoring. Rather, these narra-
tives condense and revisit a number of stories I collected, from various oral 
and written sources, while researching what is commonly referred to as an 
instance of human trafficking. They also deliberately blend different per-
spectives and narrative styles. They borrow from Nigerian-English expres-
sions, articulating commonly voiced opinions and sentiments as I picked 
them up in conversation with a number of interlocutors across borders, and 
weave them into accounts that seek to conceptualize some aspects of the 
displacements and emplacements characterizing the bonded-labour migra-
tion of Nigerian women from Benin City. 

My choice derives, in part, from the necessity to come to terms with the 
complexity of the narrated and lived experiences I was confronted with in 
their fleeting singularity and momentary uniqueness, and to do so in rela-
tion to an extremely crowded discursive field. Media, popular literature, 
international agencies, humanitarian and religious organizations, academic 
researches and state institutions each bear upon, and actively construct, 
“the issue” from multiple and only partly overlapping angles, each lay-
ing claims to the truth value of their accounts, sometimes reinforcing one 
another and other times at cross-angles. I include all these knowledge 
practices as part of my field of inquiry, as subjectifying mechanisms with 
enabling and constraining, displacing and emplacing powers, and seek to 
unravel some of the ways in which they operate. Thus, my descriptive 
stance lays bare the power dynamics underlying any kind of narrative, and 
does so drawing on a fieldwork experience in which life stories were more 
or less explicitly wielded as tactical weapons, situationally manipulated to 
produce specific effects, to extract resources of various kinds, to conceal 
as much as to expose (cf. Peano, 2010). 

Indeed, my interlocutors often authored different versions of their life 
stories in different contexts, against the concerns with transparency, ac-



	 ESCAPING THE EXCEPTION	 123

countability and objectivity that underscore, for example, humanitarian 
projects for the protection and reintegration of recognised victims of traf-
ficking. And stories were often contested. So, to continue with the fiction, 
it could turn out from a neighbour’s account that after her return Angela 
had sent her daughter abroad, or that she was recruiting women on behalf 
of that helpful young madam of hers. And Loveth could have claimed to 
have been falsely accused of exploiting other women by rival sex workers/
madams, who were trying to pay her back for some dispute over money, a 
lover, or the right to occupy a particular place on the street. Or by women 
who, in order to receive a permit as “victims of trafficking” under the hu-
manitarian clauses of Italian immigration law, were compelled to denounce 
their madam to the authorities but feared physical and spiritual retaliations, 
on their persons or on relatives back in Nigeria, and thus deflected the ac-
cusations on a suitable third party. Perhaps somebody envied her luck in 
finding a white husband, or felt her quickly amassed fortune must have 
hidden something else. 

Yet, fictions are significant as they bring to the fore questions related 
to lived experience and its representation. I have chosen to craft these par-
ticular narratives as my starting point to convey some of the complexities 
entailed in analyzing the subjectivities of migrant Nigerian sex workers, 
in all their diversity and uniqueness. These begin to sketch the women’s 
entanglements in multiple modalities of subjectification that do not yield 
unequivocal images of victimhood or, on the contrary, of “criminals” or of 
individuals in a position of power. Further, as I will show in the rest of this 
paper, they hint at the presence of a remainder, an excess that escapes the 
strictures of those different subjectifying regimes. 

Thus, a distinction between subjectivity and subjectification makes it-
self analytically necessary. Whilst the latter defines the “constitution [of] 
subjects in both senses of the word” (Foucault, 1980: 60), subjectivity can 
be taken to represent “the experience of the lived multiplicity of position-
ings[,] historically contingent[,] produced through the plays of power/
knowledge and […] held together by desire” (Blackman et al., 2008: 6). 
If projects of subjectification are necessarily incomplete (as, indeed, the 
reason for their continued existence lies in their ever-unfinished charac-
ter), what exactly escapes, and how, is a matter for further analysis. In 
what follows, I reflect on the play between regimes of subjectification and 
subjective experiences, and on the relationship of both to dynamics of dis-
placement and emplacement. 



124	 Irene Peano

Neoliberal precarity, migration  
and the trafficked woman

The presence of significant numbers of Nigerian sex workers began to be 
registered in the Italian press in the late 1980s (cf. Anon., 1989a; Anon., 
1989b; N. Pie., 1989; Tessandori, 1989),1 a time when their country of ori-
gin was experiencing great crisis on several levels – economic, political, 
moral and symbolic (Apter, 1999). The drastic devaluation of the national 
currency, the naira, which followed the collapse of oil prices after a period 
of boom in the 1970s; and Nigeria’s military dictator Ibrahim Babangi-
da’s subsequent acceptance of the International Monetary Fund and World 
Bank’s Structural Adjustment Program of state divestment and liberaliza-
tion, in exchange for loans, unmasked the ugly face of hyper-neoliberal 
policies. This period concomitantly marked a licensing of corruption and 
illegality on an unprecedented scale, arguably not as the unintended conse-
quences (or as exacerbating factors) of crisis, but as the necessary under-
side of a specific power formation. In this context the boundaries between 
legality and illegality appeared as increasingly blurred. Indeed, the genera-
tion of wealth in the postcolonial milieu, where the reach of the state is 
uneven and sovereignty contested, is often, in Jean and John Comaroff’s 
view, related to the ability to sustain “zones of ambiguity between the pres-
ence and the absence of the law” (2006: 5), in a context in which rumour 
and uncertain communication prevail, flashing “signs of inchoate danger 
lurking beneath the banal surface of things, danger made real by the sud-
den, graphic assaults on persons and property” (Ibid: 9). 

Criminalizing practices were also in place, to deflect attention away 
from the rampant corruption, violence and repression of dissent perpe-
trated by political and business elites and their multinational corporate 
allies. Examples of the criminalization of the poor and dispossessed are 
legion, ranging from the burnt corpses of petty thieves that still consti-
tute a disturbingly common sight on the streets of Nigeria, to the public 
executions or exposure of abject criminals of various sorts (cf. Adebanwi 
and Obadare, 2010), and the rise of vigilantism (Bastian, 2003; Gore and 
Pratten, 2003; Pratten, 2006); from the blaming of vagrants for ritual kill-
ings and kidnappings to the indictment of market women for the soaring 

1. More recent texts also place the origins of the traffic in the same period. See Corso and 
Trifirò, 2003; Corso, cited in Waugh, 2006; Nazzaro, 2010. Subsequently, it extended to encom-
pass other European destinations, most notably Spain, Norway, Austria, Germany, Belgium, the 
Netherlands, France and Greece (cf. Carling, 2005). 



	 ESCAPING THE EXCEPTION	 125

prices of foodstuffs and the mowing down of their stalls with armoured 
vehicles, or the demonization of the Ogoni and other people of the Delta 
demanding justice for the devastation of their lands by multinational oil 
companies (Apter, 1999: 295-6). These dynamics thus compound into a 
“necropolitics” (Mbembe, 2003) in which predatory forms of power make 
life eminently precarious. 

Further, the generalized crisis that begun in 1980s Nigeria led to a loss 
of credibility of the state and the naira itself. In Apter’s analysis, the disap-
pearance of the substance of monetary value led to a broader crisis of rep-
resentation, in which “floating signifiers” were emptied of monetary and 
institutional referents, and to the emergence (or at least the escalation and 
refinement across social strata) of a peculiar form of crime: fraud, which 
became popular under the name of “419”, after the article of the criminal 
code regulating it. Since its rise to fame, 419 has also become the short-
hand for any form of deception and chicanery, from romantic or sexual 
liaisons turned sour to general evaluations on individuals’ trustworthiness 
and moral standing, in a context of generalized ambiguity and suspicion. 

In fact, human trafficking itself seemingly works as a scam: according 
to the standard narrative, naïve young women and their families are per-
suaded to entrust themselves or their kin to well-meaning sponsors who 
promise the girls non-existent jobs as maids, baby-sitters, shop assistants, 
hairdressers, only to force them onto the streets and extort exorbitant inter-
est rates on their expense repayments. And in effect, the practice seems to 
have emerged roughly at the same time as that of 419, and of the “crisis of 
value” which framed it. And yet, in line with the active fostering of ambigu-
ity as a tool of power and manipulation, deception in this case may not be as 
straightforward as discourses on trafficking might imply. For Apter, “[t]he 
“seeing is believing” of the oil boom has given way to the visual deceptions 
of the oil bust, a social world not of objects and things but of smoke and 
mirrors, a business culture of worthless currency, false façades, and empty 
value forms” (1999: 279). Not only did politics itself become synonymous 
with fraud and illusion, and governance institutions emptied of their ad-
ministrative purpose to become mimetic copies whose fictional systems of 
transparency and accountability are solely functional to the elites’ robber-
ies. Seemingly, the very foundations of social interaction crumbled together 
with the distinction between truth and falsehood, and the disappearance of 
truth value itself, in a system in which illusion became the basis for survival. 

Whilst longer genealogies of violence and exploitation (most notably 
those of colonialism, mercantilism and the slave trade), and their relation-



126	 Irene Peano

ship to the politics of secrecy and ambiguity (cf. Ferme, 2001), undeniably 
play a part in shaping precarious existence, suspicious dispositions and 
subjectifying mechanisms, the crisis of value of 1980s Nigeria added to 
and partly transformed them. But in order to understand the migration tra-
jectories of Nigerian women, their subjectification and subjectivity, other 
dynamics must be considered, in the light of the global character of neo-
liberal power. Corruption, criminalization and suspicion are not confined 
to the postcolony: networks of trafficking are indissolubly linked to wider 
patterns of political-economic restructuring. The outsourcing of industrial 
production, the progressive erosion of workers’ rights and welfare, in their 
relation to neoliberal forms of capital characterized social transformations 
in 1980s Europe as well (Hardt and Negri, 2000). The trafficking of wom-
en was founded on a trade of visas and on the corruptibility of embassies 
and border officers, and articulated to other forms of illicit trade in nar-
cotics, arms and toxic waste.2 Furthermore, it took shape in the context 
of the progressive securitization of borders and tightening of migration 
policies, whereby legal entry for non-European citizens became increas-
ingly difficult, if ever more eagerly sought in the wake of economic desti-
tution. Thus, a pool of disposable, cheap labour was made available on the 
market, especially in those sectors, such as sex work, where demand was 
growing (Palidda, 2000; Papadopoulos et al., 2008). Migration policies 
which increasingly rely on criminalization and the creation of zones of 
exception, whereby subjects are stripped of their political and civil rights 
to their “bare life” (cf. Agamben, 1998), had the effect of increasing ex-
ploitative and violent mechanisms of migration and labour, rather than her-
metically sealing borders. Concomitantly, the rise of an emergency-based, 
international human rights regime based on compassion (Ticktin, 2011) 

2. In 1996, the Italian press reported the arrest of three Italian employees at the country’s 
Lagos embassy, subsequently convicted for extortion by Turin’s tribunal. This followed the 
discovery, through Nigerian bonded sex labourers’ accounts, of a decade-long trade in visas 
(also in place at other European embassies), which was directly linked to the exploitation of 
female sexual labour on European kerbs and which had been suspected and denounced in vain 
for years (Barbiero and Pietropinto, 1996; Borghesan, 1996; Girola, 1996; Olivero, 2005: 8-9; 
Romagnoli, 1996). Widespread reporting of such connivances had led Turin’s prosecuting at-
torney to open an investigation in 1992, which however was dropped for unspecified reasons. 
Together with women, it emerged how drugs, arms, banking codes, stolen cars, toxic waste and 
perhaps organs travel this ‘privileged’ route in alternate directions (Mascarino and Romagnoli, 
1996; Nazzaro, 2010; for recent investigations on the trafficking of bank codes, cars and organs, 
cf. Numa, 2010). Nor can this be treated as an isolated case: for other examples, cf. Aikpitanyi 
and Maragnani (2007: 16); UNICRI (2003: 68). 



	 ESCAPING THE EXCEPTION	 127

determined the polarization of the subjectivities of migrant sex work-
ers between “trafficking victims” and “recidivist criminals” (Crowhurst, 
2012). Yet, as the narratives I introduced at the start of this paper hint, 
subjectifying mechanisms cannot be taken at face value, and the presence 
of an excess makes itself manifest.

Escapes, subjectivities and hope

The experiences and yearnings of the women I encountered are not reduci-
ble to dynamics of coercion, exploitation and violence alone - they are also 
driven by a joyous hope. Indeed, in many of the stories I collected first- or 
second-hand, the spontaneous desire to explore and escape functions as a 
potent explanatory narrative of initiation into long and difficult journeys. 
Ivie described her experience thus: 

the way I even left, it was not as if I even prepared for it, the same way I 
got the information [about how to travel] I just [went to] people, ready to 
travel [chuckling]. So I just told them that I’m interested, that was how I 
followed them […] to Italy. [It] is like you, maybe since you’ve been in 
Europe you’ve been hearing of “Africa, Africa”, you’ve not really seen 
Africa [and] have been wishing to see Africa. “Ah, this is Africa! I really 
want to know what is special about this Africa, you know, I want to know 
what is really going on there”. Same thing with Africans, they want to go 
there. “Ah, is this Europe, Europe, Europe…I really want to go there and 
see”. Even if somebody is telling you that “is not what you think-o!”, you 
don’t even want to listen. You want to see for yourself. I would say that 
my own was like that. […] I never planned for it, I never dreamt of it […]. 
(Interview with Ivie, Benin City, 15 September 2007). 

Happiness accompanied the prospect of travelling, and, of course, nei-
ther were moments of laughter and enjoyment lacking in my encounters 
with Nigerian sex workers and deportees. My very first experience of out-
reach work in Turin’s distant outskirts, one sunny October afternoon in 
2006, was revelatory in this sense, and unsettled my expectations with 
regard to migrant sex work. Getting to a side road, that connects to the 
city’s wide ring-road and cuts across a hybrid rural/urban landscape, the 
van-driver-cum-NGO-worker pulled over so that we and the Nigerian “cul-
tural mediator”3 could talk to a group of women. They were sitting on 

3. In Italy, cultural mediators work in the context of different state and NGO projects di-



128	 Irene Peano

makeshift chairs and warming themselves up with a fire of charcoals lit 
inside a small, empty tin barrel. We were greeted loudly and cheerfully, 
and given something to sit on, whilst cars kept dashing past - some briefly 
stopped, perhaps potential clients unsure of whether or not to approach 
this atypical group of women. Conversation followed along jesting lines, 
peaking at the point at which the NGO worker unveiled a plastic dildo from 
inside a small bag, proceeding to test the women’s ability to correctly ap-
ply a condom on it. The women were dancing, jumping, running, jokingly 
but forcefully vying to appropriate the free condoms, creams, and leaflets 
being handed out - and laughing all the while. They exceeded the bounds 
that their representation as black postcolonial citizens, rightless migrants, 
ruthless criminals or bonded sex workers might impose upon them. 

Papadopoulos et al. (2008) argue that this joyous migrant movement 
represents an escape from one’s immediate conditions that cannot be re-
duced to a response to regulation, but rather determines shifts in regula-
tory (coercive and violent, but also enabling) subjectifying mechanisms 
(cf. Anderson and Andrijasevic, 2009; Hardt and Negri, 2000; Mezzadra, 
2004). They reject the post-Fordist characterization of migration as an 
individual, calculated strategy and as a unidirectional movement, in fa-
vour of a (Deleuzian) view which sees it as a continuous re-articulation 
of singular trajectories that defies identification and control, a “continuous 
experience” which is not exclusive to humans as such but inherently rela-
tional, transformative and diffuse. I take this acknowledgement as a form 
of knowledge reorientation towards what has “not-yet” become, a knowl-
edge open to the future (cf. Miyazaki, 2004; Thrift, 2007). 

Such approach provides notions of agency and subjectivity that, whilst 
acknowledging structural constraints, do not reduce subjects to structures’ 
epiphenomena, nor do they subscribe to overly functionalist or individual-
ist accounts of intentionality and action. Yet, the “method of hope” cannot 
be considered as dependent on a complete re-orientation away from the 
suppressed/repressed, the past/present of suffering in the embracing of the 
future. Ivie also narrated how she later came to realize that her spontane-
ous embarking in a travelling adventure was a big mistake, a naïve leap 
into the unknown with high personal costs: 

rected to migrants, acting as translators in the broad sense of the term, after having attended 
dedicated training courses. My role during the outreach sessions in which I took part between 
October 2007 and April 2008, after conducting research in Benin, de facto substituted the cul-
tural mediator’s.



	 ESCAPING THE EXCEPTION	 129

When I was there I was always sending cassette, [I would] record my voice 
and send it to my people, I was always complaining that I’m really tired 
of this. Even when they were repatriating me, there were many people that 
were regretting it, me, I was happy because, when I got there and I saw the 
life I regretted it, it was miserable for me. I didn’t have my kind of life, so 
I wanted to go back. […] I don’t think there is any girl who has travelled 
there that is really happy, usually they are forced experiences, most of them 
cry. […] They are like slaves (Ibid.).

This perspective broadens the notion of escape (as a leap away from 
one’s conditions) to include the experience of return, and problematizes 
the extent to which it may be seen as evading or anticipating regulation, 
insofar as multiple forms of control are in place that shape (whilst certainly 
not exhausting) the experiences of migrant Nigerian women. Bondage to 
madams, governmental mechanisms of criminalization and/as victimiza-
tion, kinship or marriage ties and a myriad other relations, all of which car-
ry significant, and often ambiguous, affective dimensions, might overlap in 
ensuring control, but they may also clash or diverge in some respects, and 
do not exclude transgression. Thus, forced repatriation –an extreme act of 
control over migrant mobility– might at the same time provide an escape 
from debt bondage. 

Hence, trajectories are complex and extremely diverse, more so than 
some accounts of migration allow for. Whilst Papadopoulos et al. (2008) 
seem to acknowledge suffering as also being part of migrants’ experiences, 
they nonetheless proceed to elide any reference to it in their account. Yet, 
hope itself carries defeat as a potential condition within it, and is born of 
ill-being and uncertainty (Anderson, 2006: 742). Indeed, in my conversa-
tions with Nigerian migrant women, gambling and risk-taking emerged as 
powerful descriptors for their quests, a hope in the future and a trust in des-
tiny despite its unpredictability and the wretchedness of the present. “This 
travel of a thing is like a game, if you have luck you play [sic] is good, if 
you don’t have luck, you play bad, it’s a game, you understand?” – such 
were the words of Osas, a friend and former migrant sex worker, among 
other things, as I recorded them in Benin City. In at least two separate 
instances she had negotiated a debt that had allowed her to reach Europe, 
was deported in both cases and had contracted HIV. And yet, her qualms 
against travelling concerned the conditions under which she had to exer-
cise sex work (and especially the lack of autonomy), and of the risks it 
entailed, which she carefully balanced against the advantages. She claimed 



130	 Irene Peano

she was prepared to travel again, despite her having just given birth and 
being sick: “What else can I do? I will go if there is nothing else for me 
here”. Her project of opening a hair salon and her attempts at trading in the 
market had failed. The micro-credit bank that had lent her the money on 
behalf of an international anti-trafficking project was threatening to take 
her to court, given her failure to return what she owed.

Thus, the play of multiple regimes of subjectification – those of migra-
tion policy and of humanitarianism, and their reliance on exceptionalism; 
those of precariousness in neoliberal economies more generally; but also 
those of gender and kinship – that result from complex genealogies, and of 
modalities of escape and excess predicated on hope appears to articulate 
with modalities of displacement and emplacement in tortuous ways. Nei-
ther mobility nor stasis, or border crossings and settled lives are straight-
forwardly mappable on excess or constraint. Rather, hope and excess may 
emerge, unexpected, from any, or be quashed in contexts in which they 
may be expected to thrive. Yet, a focus on multiple subjectivities poten-
tially in excess of power regimes’ attempts to constrain them is necessary 
not to reduce the representation of experiences to mechanical replications 
of one another or to instrumental, rationalist quests.

Bibliography

Adebanwi W.,  Obadare E., 2010, «Introduction: Excess and abjection in the study of the Afri-
can state», in W. Adebanwi, E. Obadare (eds), Encountering the Nigerian state, New York, 
Palgrave Macmillan, pp. 1-28.

Agamben G., 1998, Homo sacer: Sovereign power and bare life, Stanford, Calif., Stanford 
University Press.

Aikpitanyi I., Maragnani L., 2007, Le ragazze di Benin City: La tratta delle nuove schiave dalla 
Nigeria ai marciapiedi d’italia, Milan, Melampo Editore.

Anderson B., Andrijasevic R., 2009, «Conflicts of mobility: Migration, labour and political 
subjectivities», Subjectivity, 29, pp. 363-66.

Anderson B., 2006, «Becoming and being hopeful: Towards a theory of affect», Environment 
and Planning D: Society and Space, 24, pp. 733-52.

Anon., 1989a, «Chiuse in albergo ad aspettare la sera. L’altro pomeriggio, la retata nei piccoli 
hotel intorno a porta nuova”», La Stampa, 6 October.

— 1989b, «Taxista di lucciole nere: “Vi porto ad Aosta,” le sfrutta e poi le rapina», La Stampa, 
6 December.

Apter A., 1999, «IBB=419: Nigerian democracy and the politics of illusion» in J. L. Comaroff, J. 
Comaroff (eds), Civil society and the political imagination in Africa: Critical perspectives, 
Chicago, IL., University of Chicago Press, pp. 267-307.



	 ESCAPING THE EXCEPTION	 131

Barbiero I., Pietropinto N., 1996, «Visti “facili”, ambasciate nel mirino: S’indaga su 12 mila 
permessi l’anno dalla Nigeria», La Stampa, 27 January.

Bastian M., 2003, «“Diabolic realities”: Narratives of conspiracy, transparency, and “ritual mur-
der” in the Nigerian popular and electronic media», in H. West, T. Sanders (eds), Transpar-
ency and conspiracy: Ethnographies of suspicion in the new world order, Durham, N.C., 
Duke University Press, pp. 65-92.

Blackman L., Cromby J., Hook D.,  Papadopoulos D., Walkerdine V., 2008, «Editorial: Creating 
subjectivities», Subjectivity, 22, pp. 1-27.

Borghesan L., 1996, «“L’ambasciata di lagos paghi I danni.” Parella accusa: Colpa loro le pros-
titute sotto casa», La Stampa, 31 January.

Carling J., 2005, «Trafficking in women from Nigeria to Europe», Migration Information Source, 
Available online, http://www.migrationinformation. org/feature/display.cfm?ID=318, re-
trieved 30 September 2010.

Comaroff J., Comaroff J., 2006, «Law and disorder in the postcolony: An introduction», in J. 
Comaroff, J. L. Comaroff L. (eds), Law and disorder in the postcolony, Chicago, University 
of Chicago Press, pp. 1-56.

Corso C., A. Trifiró, 2003, …E siamo partite! Migrazione, tratta e prostituzione straniera in 
Italia, Firenze, Giunti.

Crowhurst I., 2012, «Caught in the victim/criminal paradigm: Female migrant prostitution in 
contemporary Italy», Modern Italy, Special Issue: The politics of sexuality in contemporary 
Italy, 17(4), pp. 493-506.

Ferme M. C., 2001, The underneath of things: Violence, history, and the everyday in Sierra 
Leone, Berkeley, Calif., University of California Press.

Foucault M., 1980, The will to knowledge: The history of sexuality, vol. 1, Translated by Robert 
Hurley, New York, Pantheon Books.

Girola E., 1996, «Scandalo visti, si muove il ministro: La Agnelli ordina un’indagine negli uffici 
diplomatici all’ estero», Corriere della Sera, 28 January.

Gore C., Pratten D., 2003, «The politics of plunder: The rhetorics of order and disorder in south-
ern Nigeria», African Affairs, 102(407), pp. 211-40.

Hardt M., Negri A., 2000, Empire, Cambridge, Mass., London, Harvard University Press.
Mascarino E., Romagnoli G., 1996, «La rotta delle schiave del sesso: Caccia alla banda della 

grande maman», La Stampa, 10 February.
Mbembe J.-A., 2003, «Necropolitics», Public Culture, 15(1), pp. 11-40.
Mezzadra S., 2004, «The right to escape», Ephemera: theory and politics in organization, 4(3), 

pp. 267-75.
Miyazaki H., 2004, The method of hope: Anthropology, philosophy, and Fijian knowledge, Stan-

ford, Calif., Stanford University Press.
N. Pie., 1989, «Amore in auto? Te la sequestro. Linea dura contro 12 clienti di prostitute nere», 

La Stampa, 1 December.
Nazzaro S., 2010, MafiAfrica: Gli orrori della mafia africana e della sua “cupola” in Italia. 

Postfazione di Giovanni Conzo, Rome, Editori Riuniti.
Numa M., 2010. «Traffico di organi da Lagos a Torino», La Stampa, 3 September.
Olivero F., 2005, La situazione della tratta delle donne estere immigrate in Italia, Available 

online, www.migranti.torino.it/Documenti%20%20PDF/Dontratta0105.pdf, Retrieved on 6 
August 2010.

Palidda S., 2000, Polizia postmoderna: Etnografia del nuovo controllo sociale, Milan, Fel-
trinelli.



132	 Irene Peano

Papadopoulos D., Stephenson N., Tsianos V., 2008, Escape routes: Control and subversion in 
the 21st century, London, Pluto Press. 

Peano I., 2010, Ambiguous bonds: A contextual study of Nigerian sex labour in Italy, PhD The-
sis, Department of Social Anthropology, University of Cambridge.

Pratten D., 2006, «The politics of vigilance in southeastern Nigeria», Development and Change, 
37(4), pp. 707-34.

Romagnoli G., 1996, «Nigeria, al gran bazar dei visti truccati: Come si compra il passaporto per 
il marciapiede», La Stampa, 26 January.

Tessandori V., 1989, «La tratta delle nere. Giungla d’asfalto: Dal cuore dell’Africa ai marcia-
piedi di Torino», Europeo, 42, pp. 36-37.

Thrift N., 2007, Non-representational theory: Space, politics, affect, London, New York, Rout-
ledge.

Ticktin M., 2011, Casualties of care: Immigration and the politics of humanitarianism in 
France, Berkeley, Calif., University of California Press.

UNICRI, 2003, Trafficking of Nigerian girls to Italy: Trade and exploitation of minors and 
young Nigerian women for prostitution in Italy, Available online, http://www.unicri.it/wwd/
trafficking/nigeria/docs/rr_prina_eng.pdf, Retrieved on 12 September 2010.

Waugh L., 2006, Selling Olga: Stories of human trafficking and resistance, London, Weidenfeld 
& Nicolson.



Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 133-151

Φωτεινή Τσιμπιρίδου*

ΠΡΟΣ ΜΙΑ ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΚΗ ΚΡΙΤΙΚΗ 
ΤΟΥ «ΑΝΘΡΩΠΙΝΟΥ»: ΕΜΠΕΙΡΙΕΣ ΕΠΙΣΦΑΛΕΙΑΣ,

 ΑΝΤΙΣΤΑΣΗΣ ΚΑΙ ΥΠΟΝΟΜΕΥΣΗΣ 
ΑΠΟ ΜΙΑ ΤΡΑΒΕΣΤΙ ΚΟΥΡΔΙΣΣΑ ΦΕΜΙΝΙΣΤΡΙΑ

ΚΑΛΛΙΤΕΧΝΙΔΑ ΤΗΣ ΠΟΛΗΣ

Περίληψη

Η παρούσα μελέτη ασχολείται με την περίπτωση της Esmeray, μιας κούρδισ-
σας τραβεστί από το Καρς που ζει στην Πόλη από τα μέσα της δεκαετίας 
του 1980. Εξετάζεται τόσο το αυτοβιογραφικό της φιλμ και οι συνεντεύξεις 
της, όσο και η ακτιβιστικές της δράσεις ως αριστερής φεμινίστριας τραβε-
στί, μεταξύ των οποίων και οι θεατρικές παραστάσεις που επιτελεί τα τε-
λευταία χρόνια. Σχολιάζεται η έμφυλη μειονοτική και μεταναστευτική της 
εμπειρία που, λόγω οικονομικής και πολιτικής παγκοσμιοτοπικής συνθή-
κης του νεοφιλελευθερισμού, βιώνεται μέσα από πολλαπλές μετατοπίσεις 
στο χώρο της megacity Istanbul. Η Esmeray μετουσιώνει τις πολλαπλές εξαι-
ρέσεις στις οποίες περιέρχεται σε πολιτισμική κριτική για τις πλειοψηφίες 
της τουρκικής κοινωνίας και προκαλεί αναταραχή για επαναπροσδιορισμό 
του «ανθρώπινου» με πλουραλιστικούς όρους.

Λέξεις κλειδιά: φεμινισμός, πολιτισμική κριτική, ενδεχομενικότητα, 
βιωμένος χώρος, Istanbul 

«Είσαι αρκετά γενναίος να αφήσεις μία τραβεστί να σπάσει τις προ-
καταλήψεις σου;» 
Η ιστορία τού να είσαι γυναίκα, να είσαι άντρας, η ιστορία μιας δι-
εμφυλικής ζωής – ένα ταξίδι από την Ανατολή στην Πόλη… Άντρες, 

* Αναπληρώτρια Καθηγήτρια στο Τμήμα Βαλκανικών, Σλαβικών και Ανατολικών 
Σπουδών.



134	 Φωτεινή Τσιμπιρίδου

γυναίκες, queer, δρόμοι, μπαρ, πολιτικοποιημένοι, 
α-πολιτικοί, και αντιπολιτικοί, οι ατραποί της σεξου-
αλικότητας. 
– Οι όψεις που οι άνδρες κρύβουν από τις γυναίκες. 
– �Πράγματα που οι γυναίκες δεν συνειδητοποιούν 

στον καθρέφτη. 
– �Μυστικά που οι γυναίκες και οι άνδρες κρύβουν ο 

ένας από τον άλλο … «Ο μποχτσάς [ο σάκος] της 
μάγισσας: ένα πολυπληθές σώου».

Cadinin Bohçasi 
Εsmeray

Στην παρούσα μελέτη θα ασχοληθώ με την περίπτωση της Esmeray, 
μιας Κούρδισσας «τραβεστί»1 από το Καρς που μετανάστευσε στην 
Πόλη στα μέσα της δεκαετίας του 1980. Εξετάζοντας το αυτοβιο-
γραφικό της φιλμ,2 παραπέμποντας στις συνεντεύξεις της, δημόσι-
ες και ιδιωτικές, παρακολουθώντας τις θεατρικές παραστάσεις που 
επιτελεί τα τελευταία χρόνια,3 αλλά και την ακτιβιστική της δράση 
ως αριστερής φεμινίστριας τραβεστί, θα επιχειρήσω να σχολιάσω το 
ζήτημα της έμφυλης μειονοτικής και μεταναστευτικής της εμπειρίας, 
από τα ανατολικά της Τουρκίας στη σύγχρονη μεγα-Πόλη, Istanbul.4 

Πρόκειται για μια υποκειμενικότητα που υπάγεται σε πολλα-
πλές εξαιρέσεις (Βαρίκα, 2000) από την εποχή της εσωτερικής της 
μετανάστευσης στην Πόλη, η οποία συμπίπτει και με την εφαρμογή 
εντατικού προγράμματος νεοφιλελευθερισμού, μετά το τελευταίο 
στρατιωτικό πραξικόπημα το 1980 (Öktem, 2011). Πρόκειται, δηλα-
δή, για την εξαίρεση της μεταιχμιακής κατάστασης του φύλου που 

1. Ο όρος χρησιμοποιείται στην αρχή σε εισαγωγικά επειδή αποτελεί ετεροπροσ-
διοριστικό που η ίδια η Εsmeray δεν επιθυμεί για λόγους πολιτικής ορθότητας, χρη-
σιμοποιεί, ωστόσο, συμβατικά για επικοινωνιακούς σκοπούς (βλ. παραπάνω κείμενο 
διαφημιστικής αφίσας).  

2. Me and Nuri Bala, by Melissa Önel, 2010.
3. Έχει ανεβάσει δύο έργα αυτoβιογραφικού χαρακτήρα. Το πρώτο με τίτλο Ca-

dinin Bohçasi, ανέβηκε πρώτη φορά στο Πανεπιστήμιο Bilgi (2007) και ακολούθησε η 
συνέχειά του, Cadinin Kopçasi (2009). Τα δύο κείμενα επιτελούνται προφορικά στο είδος 
της stand up comedy σε πανεπιστημιακούς χώρους και σε καφέ θέατρα της Τουρκίας. 

4. Η έρευνα για την ακτιβιστική δράση φεμινιστικών οργανώσεων στην Πόλη ξεκί-
νησε προκαταρκτικά το 2008 και χρηματοδοτήθηκε για 2 χρόνια (2009-2010) από το πρό-
γραμμα Βασικής Έρευνας της Επιτροπής Ερευνών του Πανεπιστημίου Μακεδονίας. 
Το πρόγραμμα συνεχίζεται με νέα χρηματοδότηση για το 2012-2013 από την ίδια πηγή.



	 ΠΡΟΣ ΜΙΑ ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΚΗ ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ «ΑΝΘΡΩΠΙΝΟΥ»	 135

βιώνει κοινωνικά και πολιτισμικά ένα διεμφυλικό άτομο,5 εν μέσω 
κυρίαρχων πολιτισμικών παραδοχών που απαιτούν αυστηρούς δια-
χωρισμούς των δύο φύλων, αλλά και υποκριτικών αντιλήψεων και 
αντικρουόμενων διακρίσεων που παρήγαγε το τουρκικό νεωτερικό 
κράτος με τους νόμους, τις γραφειοκρατικές πρακτικές και τις ανα-
πτυξιακές του πολιτικές (Öktem, 2011). H Esmeray βιώνει ανέκαθεν 
τις νεοφιλελεύθερες συνθήκες της επισφάλειας, αφού ως Κούρδισ-
σα, ως φτωχοποιημένη μετανάστρια και ως τραβεστί είχε πολλαπλά 
αποκλεισθεί από τις αξίες της ιδιότητας του πολίτη, αλλά και από το 
δικαίωμα σε αξιοπρεπή εργασία (πλην της πορνείας), στην κατοικία, 
στη μητρική γλώσσα. 

Η ζωή της Εsmeray σημαδεύτηκε από τη μετακίνησή της στην 
Πόλη στα 13 της χρόνια. Η μετακίνησή της συνιστά μια εμπειρία με-
τανάστευσης που, όμως, μας προτρέπει να μην την υποστασιοποι-
ήσουμε ετεροπροσδιοριστικά (π.χ. εσωτερική μετανάστευση). Θα 
προσπαθήσουμε να την αξιολογήσουμε ως προς τη σημασία που απέ-
κτησε αυτή η μετατόπιση στη ζωή της πληροφορήτριάς μας, αυτή η 
σχεδόν τελετουργική τελετή μετάβασης και αναγκαστικού αποχωρι-
σμού, την οποία πραγματοποιούσαν όλα τα αγόρια του χωριού της 
και της ανατολικής επαρχίας στην αρχή της εφηβείας τους, με το τα-
ξίδι χωρίς επιστροφή προς την Πόλη. Η Πόλη, η συγκεκριμένη γειτο-
νιά του Beyoğlu, όπου ζει κατά τα τελευταία 25 χρόνια, φαίνεται να 
κυριαρχεί στη συγκρότηση με όρους χωρικότητας των πολλαπλών 
ενσώματων εμπειριών επισφάλειας (Low, 2003). Εδώ η νεοφιλελεύ-
θερη αντζέντα από το πραξικόπημα του 1980 και μετά περιλαμβάνει 
την περαιτέρω φτωχοποίηση των εσωτερικών μεταναστών οι οποί-
οι, χάριν του τουρισμού και των προγραμμάτων «εξευγενισμού», 
γκετοποιούνται και φτωχοποιούνται σε περιφερειακά συγκροτήμα-
τα ή εξωθούνται στις παρυφές του Beyoğlu, κάτω από τη λεωφόρο 
Tarlabasi. Η ψαλίδα μεταξύ πλούσιων και φτωχών ανοίγει ακόμη πε-
ρισσότερο, ενώ ο καταναλωτισμός γίνεται συνήθεια όλων, μέσα από 
την κατάλληλη προώθηση και χρήση των αντίστοιχων προϊόντων και 
συνηθειών (Navaro-Yashin, 2006· Atasoy, 2009). Οι εξαθλιωμένοι είναι 
συχνά κουρδικής καταγωγής ή Ρομά. Για τους τραβεστί του Βeyoğlu 

5. Η παρούσα προσέγγιση δεν ενδιαφέρεται να διερευνήσει τις πολιτικές κατηγο-
ριοποιήσεις μεταξύ διεμφυλικών και διαφυλικών ατόμων και να προσδιορίσει τους με-
τασχηματισμούς τους. Χρησιμοποιείται γενικώς το θηλυκό γένος προκειμένου να περι-
γράψουμε και να κατανοήσουμε την εμπειρία θηλυκοποίησης της συνομιλήτριάς μας.



136	 Φωτεινή Τσιμπιρίδου

η συνθήκη του νεοφιλελευθερισμού συνεπάγεται μεταξύ άλλων πε-
ραιτέρω περιορισμούς και αποκλεισμούς από τη συνοικία στην οποία 
από το 1975 και μετά (Altinay, 2008) ζούσαν και εργάζονταν υπό κα-
θεστώς ανοχής,6 αλλά για την οποία σταδιακά θα πρέπει να γίνουν 
αφανή υποκείμενα. Η λογική του «εξευγενισμού» (gentrification) 
(Γιαννακόπουλος και Γιαννιτσιώτης, 2010) περιλαμβάνει, εκτός από 
το οριστικό κλείσιμο των επίσημων πορνείων το 1986 (Altinay, 2008), 
πρακτικές ανάπλασης του χώρου και εντατικής εμπορευματοποίη-
σής του για ιδιοκτησίες, αγορές και τουριστική ανάπτυξη.

Σε όλες τις παραπάνω εξαιρέσεις, η Εsmeray έρχεται να προσθέ-
σει άλλη μία, με τη δική της εμπρόθετη δράση: αυτήν που προκύ-
πτει από την ακτιβιστική της αντίσταση στο τουρκικό μιλιταριστικό 
κράτος το οποίο βρίσκεται σε συνεχή αλληλοτροφοδότηση με τις 
υποκριτικές πατριαρχικές συνήθειες της πλειονότητας της τουρκι-
κής κοινωνίας (Altinay, 2004· Kandiyoti, 2006· Kaplan, 2006). Οι παρα-
πάνω συνθήκες ρευστότητας την καθιστούν οριακό υποκείμενο που 
επιλέγει να μετατρέπει τις μειονεξίες της διαφοράς σε προτερήματα 
ενδυνάμωσης. Η Esmeray μεταμορφώνεται σε ένα κριτικά σκεπτό-
μενο υποκείμενο με καλλιτεχνικές ανησυχίες, επιθυμία και επιδόσεις 
στην κοινωνική ποιητική για άσκηση πολιτισμικής κριτικής (Marcus 
και Fischer, 1986), δημιουργική για την πλειονήτητα.7 Χαρακτηριστι-
κή η διεισδυτικότητα και ο σαρκασμός της ως προς έμφυλες πρακτι-
κές και στερεότυπα: 

6. Με την αποχώρηση των Ρωμιών χαμήλωσαν τα εκθαμβωτικά φώτα της δυτικού 
μοντερνισμού στις συνοικίες του Πέραν. Στην περιοχή εγκαταστάθηκαν παράνομοι 
περιθωριακοί και τρύπωσαν πορνεία με τραβεστί μετά το 1973. Από την περίοδο της 
δικτατορίας του 1980 και τη σύμπραξη των κυβερνώντων με τους επιχειρηματίες του 
νεοφιλελευθερισμού, η νυχτερινή διασκέδαση αλά δυτικά επιστρέφει σταδιακά στην 
Πόλη, μετατρέποντας καταστήματα και κατοικίες στις γειτονιές του Beyoğlu σε εμπο-
ρεύσιμα αγαθά, ιδιαίτερα στους χώρους  – βιτρίνα της περιοχής, κυρίως για τουριστική 
ατραξιόν και για διασκέδαση (Navaro-Yashin, 2006· Öncu, 2006· Mills, 2006· Aytar and 
Keskin, 2003). Στη συνοικία εξακολουθούν να δραστηριοποιούνται ομάδες ακτιβιστών 
και αυτονομιστών, αλλά υπό το άγρυπνο βλέμμα της αστυνομίας οι κεντρικοί δρόμοι 
εκκαθαρίζονται από τους τραβεστί, οι οποίοι ωθούνται στους γύρω σκοτεινούς δρό-
μους (Robert and Kandiyoti, 1988· Kandiyoti, 2006).

7. H οπτική της Εsmeray εντάσσεται στην ίδια κατηγορία μιας νέας πιο τολμηρής 
κριτικής όπως η ταινία «Πλειοψηφία» (çoğunluk, 2010) του νεοανερχόμενου Τούρκου 
σκηνοθέτη Seren Yüce. Ο τελευταίος κριτικάρει την κοινωνία του επικεντρώνοντας επιτέ-
λους στον πατριαρχικό δεσμό πατέρα/γιού, αποφεύγοντας τους μονοδιάστατους στερε-
ότυπους οριενταλισμούς που συνήθιζαν να χρησιμοποιούν επιλεκτικά μόνο το γυναικείο 
φύλο για να τεκμηριώσουν τη διαφορά των Ευρωπαίων με την Ανατολή και τα πάθη της. 



	 ΠΡΟΣ ΜΙΑ ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΚΗ ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ «ΑΝΘΡΩΠΙΝΟΥ»	 137

«- Κατάγομαι από ένα κεντρικό χωριό του Καρς. Εκεί πέρα τα κο-
ρίτσια επτά χρονών πρέπει να μάθουν κάποια πράγματα πριν ακόμη 
μπουν στην εφηβεία.
– Τι μαθαίνουν τα νεαρά κορίτσια; –Να υφαίνουν χαλιά, να πλέκουν 
και βελονάκι. Ε λοιπόν, είμαι κι εγώ κορίτσι [στη συνέχεια επιτελεί 
νοητά επί σκηνής χρησιμοποιώντας αυτά τα κοριτσίστικα εξαρτήμα-
τα]. Έτσι πήρα την μαντίλα της αδελφής μου, έκλεψα το βελονάκι 
της ξαδέρφης μου, πήρα και λίγο από το νήμα της μαμάς μου και 
ξεκίνησα κι εγώ να πλέκω παραβγαίνοντας τις αδελφές μου για την 
πρωτιά! Μπάμ! Κάτι με χτύπησε στο κεφάλι! Τι; Ο αδελφός μου! 
Αλλά δεν χτύπησε τις αδελφές μου, μόνον εμένα! ΄Υστερα η μητέρα 
μου ήρθε και μου τράβηξε το κεφαλομάντηλο. Άλλο ένα χαστούκι 
στο πρόσωπό μου! Τώρα με χτύπησε ο πατέρας μου! Μα τι έτρεχε; 
΄Ετρεξα στην αποθήκη … πλέκω και πλέκω και πλέκω… Από εκεί 
τρέχω στην σάλα, τρέχω για να τις προφτάσω, αλλά ξάφνου κοκά-
λωσα! Γιατί με χτύπησαν; Ο πατέρας μου δεν χτυπούσε την μαμά 
μου, αλλά πάντα της φώναζε. Ο αδελφός μου και τα ξαδέλφιά μου 
χτυπούσαν τις αδελφές μου. Τότε σκέφτηκα: άρα είμαι κι εγώ κορί-
τσι. Μπορούν να με χτυπήσουν. Είναι ΟΚ. Ηρέμησα». (Απόσπασμα 
από την παράσταση «Ο Μποχτσάς της μάγισσας»).

Η Εsmeray όχι μόνο υπονομεύει τις κυρίαρχες ηγεμονίες και αμ-
φισβητεί τις θεμελιώδεις παραδοχές, που θέλουν τους άνδρες μόνο 
βίαιους και τις γυναίκες παθητικές, αλλά, το κυριότερο ίσως όλων, 
αναδεικνύει το συνεχές της παραστασιακής επιτελεστικότητας του 
φύλου που κατασκευάζεται κοινωνικά και πολιτισμικά, μέσα από 
σχέσεις εξουσίας. Η αυτοβιογραφική της διήγηση περιλαμβάνει 
εμπειρίες επισφαλούς ζωής σε ένα συνεχές παραδοσιακό, καπιτα-
λιστικό και μετανεωτερικό γίγνεσθαι8 επιθετικού τύπου, που περι-
χαρακώνει το χώρο και τα σώματα.9 Το γεγονός αυτό υπονοεί το εν 
δυνάμει συνεχές των διαδικασιών εντατικής «μειονοτικοποίησης»,10 

8. Με δυο λόγια, η Esmeray, στα δικά μου μάτια τουλάχιστον, ενσαρκώνει τις θεω-
ρητικές θέσεις της Butler, τόσο για την παραστασιακή επιτέλεση του φύλου και τα βιώ-
ματα επισφάλειας υποκειμένων που υπάγονται σε πολλαπλές εξαιρέσεις, όσο και γιατί 
η ίδια ως υποκείμενο προκαλεί αναταραχή (1990, 2008, 2004). 

9. Για το συνεχές της πρωταρχικής συσσώρευσης και την περιχαράκωση της περιου-
σίας και των γυναικείων σωμάτων, βλέπε Federici, 2011.

10. Η διαδικασία του «devenir minoritaire» διατρέχει σχεδόν το σύνολο των ερευνη-
τικών ενδιαφερόντων μου (βλ., ενδεικτικά, στο Τσιμπιρίδου, 2009 και Tsibiridou, 2011). 
Oι σύγχρονες τάσεις της πολιτικής ανθρωπολογίας (Mukherjee, 2011) και της κοινωνικής 



138	 Φωτεινή Τσιμπιρίδου

πέρα από τη φτωχοποίηση των υποκειμένων, στη φάση του ύστερου 
καπιταλισμού με τα νεοφιλελεύθερα χαρακτηριστικά. Διαδικασίες 
μειονοτικοποίησης οι οποίες παράγονται εν μέσω κυρίαρχων πο-
λιτικών και ηγεμονικών παραδοχών καθώς και αποκλεισμών ταξι-
κού, εθνοτικού ή θρησκευτικού περιεχομένου, τις οποίες επιτείνει 
η νεοφιλελεύθερη κυβερνητικότητα που προωθεί την επισφάλεια 
σε όλους τους τομείς της ανθρώπινης ζωής και στις οποίες/προς τις 
οποίες το υποκείμενο συμμορφώνεται, κάποτε, όμως, αντιστέκεται 
συνειδητά ενώ συνήθως υπονομεύει. 

Έχει ενδιαφέρον, επομένως, να αναζητηθούν οι συγκεκριμένες 
σχέσεις εξουσίας, οι τεχνολογίες που ασκούνται αλλά και οι τρόποι 
που όλα αυτά βιώνονται από τα μειονεκτούντα υποκείμενα που δι-
άγουν βίον επισφάλειας εν μέσω πολλαπλών διακρίσεων λόγω φύ-
λου, γλώσσας, φτώχιας, πολιτικής ιδεολογίας και αγωνιστικής συ-
στράτευσης ως αντίστασης. Πρόκειται για μακρο- και μικρο-σχέσεις 
εξουσίας τόσο στο επίπεδο της οικογένειας, του χωριού του κράτους 
και της αγοράς, όσο και στο επίπεδο της παρέας, της φιλίας και της 
δικτύωσης της εργασίας και της συμμετοχής στα κοινά (Çinar, 2011). 
Η Εsmeray αναστοχαστικά και αυτοαναφορικά επιτελεί παραστασι-
ακά επί σκηνής τη ζωή της, όχι για να μας σοκάρει εξωτικοποιώντας 
την, όσο για να αποδομήσει τις ηγεμονικές παραδοχές, την αδράνεια 
της ρουτίνας και τις τετριμμένες συνήθειες της πλειονότητας.11 

θεωρίας περί διάκρισης μεταξύ παγκοσμιοτοπικής διακυβέρνησης των ελίτ, από τη μια, 
και βιωμάτων μειονοτικοποίησης των υπεξούσιων υποκειμένων που ζουν σε συνθήκες 
επισφάλειας, από την άλλη, με ωθούν στην επανεξέταση της σημασίας των διαδικασιών 
και βιωμάτων μειονοτικοποίησης, καθώς και την αξιοποίηση αναλυτικά του όρου για 
περαιτέρω νοηματοδοτήσεις. Αναφέρομαι ενδεικτικά στις ελκυστικές υποθέσεις της 
Saskia Sassen, η οποία φαίνεται να τον προτείνει ως αναλυτική διέξοδο προκειμένου να 
υπερβεί προβληματικούς δυϊσμούς και παρωχημένα εννοιολογικά εργαλεία της νεωτε-
ρικότητας, όπως «ο κόσμος της εργασίας», το «προλεταριάτο», το «κράτος», η «αστική 
και εργατική τάξη» κ.ά. (βλ. στο ντοκυμαντέρ του Γιώργου Κεραμιδιώτη, 2011).

11. Βλέποντας το[α] έργο[α] της και συζητώντας το με διαφορετικές συνομιλήτριες 
από την Τουρκία, σχηματίσαμε την άποψη ότι η παράσταση δεν λειτουργεί τόσο ως 
«γροθιά στο στομάχι» γύρω από τις άγνωστες και μυστηριώδεις ατραπούς της ζωής των 
διεμφυλικών ατόμων, όσο υπονομεύει με μινιμαλιστικό τρόπο τη ρουτίνα και την κα-
θημερινότητα των απλών ανθρώπων στην Τουρκία, είτε στο πλαίσιο της οικογενειακής 
ζωής στη επαρχία, είτε στο πλαίσιο του δημόσιου χώρου και δρόμου στη μεγαλούπολη. 
Εδώ θα ήθελα να ευχαριστήσω για τη βοήθειά τους τις φίλες, συνεργάτριες και συνομι-
λήτριες που με βοήθησαν πρακτικά και με ενέπνευσαν για την παρούσα ανάλυση: στις 
Selma Sevski, Hilal Esmer, Yasemin Öz, Meric Özgunez, Pinar Gedikozer και Κάτια Μαρινά-
κη χρωστώ πολλά, αλλά στην Esmeray τα πάντα! Περιττό να αναφέρω ότι για το τελικό 
αποτέλεσμα ευθύνομαι αποκλειστικά ως γράφουσα. 



	 ΠΡΟΣ ΜΙΑ ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΚΗ ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ «ΑΝΘΡΩΠΙΝΟΥ»	 139

Με εθνογραφικούς όρους, αξίζει να επιμείνουμε στις επί μέρους 
τεχνολογίες γύρω από το πώς μετασχηματίζεται ως υποκείμενο και 
στη συνέχεια μετουσιώνει τις μειονεξίες της σε συγκριτικό πλεονέ-
κτημα, είτε γιατί σταματά τον κύκλο της βίας,12 είτε γιατί επεξερ-
γάζεται τα τραυματικά βιώματα που απορρέουν από αυτήν,13 όπως 
τις «παραδοσιακές» παραδοξότητες της πατριαρχίας14 αλλά και τις 
συνέχειές της στην κουλτούρα του νεωτερικού τουρκικού έθνους/
κράτους. Ενώ για το τελευταίο η περίπτωση των τραβεστί συνιστά, 
όπως φαίνεται, μετωνυμικά, ένα σημαντικό συμβολικό κεφάλαιο, 
κρατική πατριαρχία, μιλιταριστικό έθος και νεοφιλελεύθερη δια-
κυβέρνηση μετατρέπουν μεγάλο μέρος των πολιτών σε υπεξούσιες 
ζωές με χωρικούς, ταξικούς, έμφυλους, εθνοτικούς κ.λπ. όρους. Για 
την Τουρκία, η περίπτωση της Esmeray πραγματώνει ένα υποκείμενο 
υπονόμευσης και αντίστασης. Σε αντίθεση με την περίπτωση Ersoy,15 
δεν επιβεβαιώνει το σύστημα, αλλά επιδιώκει να ανατρέψει πεπατη-

12. Ο κύκλος της βίας από τις πρώτες ερωτικές εμπειρίες και την περίοδο της πορ-
νείας κορυφώνεται τη στιγμή που τα όργανα της τάξης της απαγορεύουν να μετα-κι-
νηθεί μέσα από τα ασφαλή σημεία της συνοικίας της στο Beyoğlu, χτυπώντας και προ-
πηλακίζοντάς την. Αυτή είναι μια καθοριστική στιγμή για το τέλος στη σιωπή απέναντι 
στην κρατική και ανδρική βία, ιδιαίτερα προς τους τραβεστί. Ξεκινά δικαστικό αγώνα 
και πετυχαίνει την καταδίκη των δύο αστυνομικών. Δεν έχει αυταπάτες ότι έχει πετύχει 
το μέγιστο αλλά έκτοτε περνά αποφασιστικά από την υπονόμευση στον καταγγελτικό 
λόγο, από το θέατρο και τη δουλεία του δρόμου στις εμφανίσεις στην τηλεόραση, στο 
διαδίκτυο και τη διατήρηση στήλης στον Τύπο (βλ. εφημερίδα Taraf).

13. Ανάμεσα στα δύο αυτοβιογραφικά θεατρικά αποφασίζει να ανεβάσει τον Βιασμό 
του Ντάριο Φο σε επιλεγμένο κοινό από φεμινίστριες. Στη σκηνή εμφανίζεται ως άνδρας 
και σταδιακά μεταμορφώνεται σε γυναίκα. Επιτελώντας αυτοβιογραφικά τα βιώματα 
του βιασμένου κορμιού κατόρθωσε, όπως λέει, να κάνει το κοινό να κλαίει με τις ώρες.

14. Όπως οι συνήθειες των Τούρκων ανδρών να συχνάζουν στα μπορντέλα με τις 
τραβεστί και παράλληλα να τις σκοτώνουν χτυπώντας τις με τα αυτοκίνητα στο δρόμο 
(Kandiyoti, 2006· Altinay, 2008· Öktem, 2011· Akin, 2009). Ο κύκλος της βίας-πατριαρχίας 
που περιγράφει περιλαμβάνει τους άνδρες να χτυπούν τις γυναίκες, τα αγόρια τις αδελ-
φές και τις μανάδες να χτυπούν τις κόρες, ενώ οι πεθερές επιχαίρουν ματαιόδοξα για 
τις διακρίσεις σε βάρος της νύφης τους. 

15. Ο Bülent Εrsoy ήταν ο μόνος που συνέχισε να δίνει παραστάσεις μετά το πο-
γκρόμ που εξαπέλυσε η νεοφιλελεύθερη διακυβέρνηση του Οζάλ κατά των τραβεστί 
της Πόλης. Παίρνοντας τη ροζ γυναικεία ταυτότητα το 1988 μετουσίωσε το σύμβολο 
της νεοφιλελεύθερης διακυβέρνησης, ως μουσουλμάνα, εθνικίστρια, γυναίκα ανώτερης 
τάξης. Η περίπτωση αυτή υποδεικνύει παράλληλα και μετωνυμικά την εμμονή της νε-
ωτερικής τουρκικής κοινωνίας σε καθαρές ομοφοβικές λύσεις στις επιλογές της σεξου-
αλικότητας προδίδοντας, ωστόσο, το γενικευμένο συλλογικό απωθημένο για ομόφυλες 
επιθυμίες (Αltinay, 2008: 211-213).



140	 Φωτεινή Τσιμπιρίδου

μένες πρακτικές και παγιωμένες νοοτροπίες, προκαλώντας ανατα-
ραχή με προσδοκίες αντίστασης στο κατεστημένο.16

Εντάσσοντας την παρούσα ανάλυση στη σχετική συζήτηση της 
κοινωνικής θεωρίας τόσο για τη σημασία της χωρικής διάστασης 
στις διαδικασίες υποκειμενοποίησης (Γιανακκόπουλος και Γιαννι-
τσιώτης, 2010· Low, 2003), όσο και για τις τροπικότητες της αντίστα-
σης και των κοινωνικών κινημάτων μέσα από βιώματα μεταιχμια-
κών εμπειριών, ενδεχομενικότητας και ουτοπίας (Αθανασίου, 2010· 
Soja, 2010), στη συνέχεια θα σταθούμε σε δύο σημεία κλειδιά για 
την κατανόηση του πώς συγκροτείται η εμπρόθετη δράση της συ-
γκεκριμένης συνομιλήτριάς μας. Το πρώτο σημείο αφορά τη διττή 
μετατόπιση στο χώρο και το φύλο, που την οδηγούν με τη χρήση της 
κοινωνικής ποιητικής στην πολιτισμική κριτική. Το δεύτερο σχετίζε-
ται με την τροπικότητα της μετατόπισης, δηλαδή τη μεταιχμιακή κα-
τάσταση, το μετεωρισμό και τη ρευστότητα που δημιουργούν, όπως 
φαίνεται, τις προϋποθέσεις της ενδεχομενικότητας και της πραγμά-
τωσης της ετεροτοπίας (Γιαννακόπουλoς, 2010· Αθανασίου, 2010), 
προκαλώντας αναταραχή για πλουραλιστικό επαναπροσδιορισμό 
του «ανθρώπινου».

Η τεκμηρίωση με εθνογραφικά δεδομένα θα είναι, αναγκαστικά, 
περιορισμένης έκτασης εδώ, παρά τον πλούτο των πρακτικών και 
την πυκνότητα του λόγου της συνομιλήτριάς μας. 

 Η χωρική διάσταση της ενσώματης 
βιωματικότητας

Όλη η συνειδητότητα της Esmeray και η μεταφορά επί σκηνής της 
ζωής της17 προκειμένου να αποκαλύψει τις υποκρισίες της πλειονό-
τητας στην κοινωνία της Τουρκίας γύρω από θέματα ενδοοικογενει-
ακής και κρατικής βίας απέναντι στις γυναίκες, τις μειονότητες και 

16. Το γαλλικό telerama την εντάσσει στην κατηγορία των ανυπότακτων γυ-
ναικών της Πόλης (stambouliotes insoumises) βλ.www.telerama.fr/critiques/imprimer.
php?chemin=http://www.telerama.fr/mondebouge29/7/2010.

17. Το αυτοβιογραφικό ντοκυμαντέρ είναι γυρισμένο στο Beyoğlu. Στο Beyoğlu 
τη συνάντησα όλες τις φορές που βρεθήκαμε, είτε στο φεμινιστικό βιβλιοπωλείο της 
Αmargi είτε σε άλλα καφέ, στο Tünel την είδα να επιτελεί, να περπατά, να διαδηλώνει με 
τις άλλες φεμινίστριες, να πουλά μύδια αλλά και να συμμετέχει στην προεκλογική εκ-
στρατεία της φεμινιστικής παράταξης για τη διεκδίκηση του τοποτηρητή στις δημοτικές 
εκλογές του 2009, με υποψήφια μια φίλη της, ένα άλλο διεμφυλικό άτομο. 



	 ΠΡΟΣ ΜΙΑ ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΚΗ ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ «ΑΝΘΡΩΠΙΝΟΥ»	 141

τα μειονεκτούντα υποκείμενα, φαίνεται να αναδύεται από τη στιγμή 
που μετατοπίζεται χωρικά, έμφυλα, λογοθετικά και ουτοπικά στη 
συγκεκριμένη πόλη. 

Οι μετακινήσεις της, ως εσωτερικής μετανάστριας, από την επαρ-
χία στην Πόλη και ειδικότερα στη συνοικία-τόπο του Beyoğlu υπήρξαν 
καθοριστικές για τη μετάλλαξη των αρνητικών προσωπικών εμπειριών 
μειονοτικοποίησης σε θετικές νοηματοδοτήσεις για την ίδια αλλά και 
για την πλειονότητα. Από το 1986 και μέχρι το 2000 εκεί ζούσε και δού-
λευε. Στην ίδια όμως περίοδο, η συνοικία αυτή, κάτω από τις αυταρχι-
κές πρακτικές της πολιτικο-οικονομικής διακυβέρνησης μετατρέπεται 
σε τόπο διαμαρτυριών και αντίστασης απέναντι στο κεμαλικό, μιλιτα-
ριστικό με ανδρικό πρόσωπο κράτος (Kandiyoti, 2006· Altinay, 2008). 
Εκεί συνειδητοποιεί και ξεκινά τη φεμινιστική ακτιβιστική της δράση, 
εκεί μετατρέπει τις κοινωνικές μειονεξίες σε δημόσια κοινωνική ποιητι-
κή με τη μορφή της τέχνης του θεάτρου. Στη συνοικία του Beyoğlu, και 
συγκεκριμένα στους δρόμους του, κερδίζει τα προς το ζην στην αρχή 
«ως εργάτρια του σεξ», στη συνέχεια πουλώντας μύδια και παίζοντας 
επί σκηνής την ιστορία της ζωής της. Εκεί της δείχνει το πρόσωπό της 
η κρατική ομοφοβική πατριαρχία, με μιλιταριστικές, κατασταλτικές 
τεχνολογίες, αφού υφίσταται τις διώξεις από το αστυνομικό κράτος 
και τους κυρίαρχους άνδρες και εκεί αποφασίζει να ξεκινήσει το δι-
καστικό της αγώνα εναντίον των δύο αστυνομικών, για συμβολικούς 
περισσότερο λόγους. Στην ίδια περιοχή αναπτύσσει και την αριστερή 
φεμινιστική της δράση. Οι δρόμοι του Beyoğlu γίνονται οι κατεξοχήν 
τόποι απόκτησης ενδεχομενικών εμπειριών και εξαιτίας της δυνατό-
τητας του μεταιχμιακού χαρακτήρα αυτής της συνοικία.18 Η περιδιά-
βαση στους δρόμους του Beyoğlu, με το συνεχές εναλλασσόμενο τοπίο 
αποκλεισμών και διακρίσεων, καθώς και οι συστηματικές παραβιάσεις 
των απαγορεύσεων τη συγκροτούν ως υποκείμενο που όχι μόνο «ζει 
τη στιγμή» (Day, Papataxiarchis and Stewart, 1991), αλλά μετατρέπει στο 
τέλος τις μειονεξίες σε θετικές εμπειρίες νοηματοδότησης.

Η Εsmeray ξεκινά την παράστασή της κουβαλώντας ένα καλάθι 
με μύδια και διασχίζοντας τη λεωφόρο του Tarlabasi, τη λεωφόρο 

18. Τόσο η πλατεία Taksim όσο και η Istiklar kaddesi συνιστούν επισήμως τα σημεία 
συνάντησης των διαδηλωτών, ενώ στους γύρω δρόμους στεγάζονται καλλιτέχνες και 
ακτιβιστές. Ακόμη και το πλήθος κόσμου που διασχίζει την Istiklar σαν ποτάμι, σου 
δίνει την αίσθηση της διαρκούς ροής και κίνησης. Αυτά και άλλα πολλά καθιστούν τον 
τόπο αυτό εν δυνάμει οριακό, όπως τεκμηριώνεται από αντίστοιχες μελέτες αλλά και 
από τα δεδομένα της δικής μου έρευνας πεδίου στην περιοχή.



142	 Φωτεινή Τσιμπιρίδου

που χωρίζει τους φτωχούς, συνήθως κουρδικής ή τσιγγάνικης κα-
ταγωγής εσωτερικούς μετανάστες της Τουρκίας από το σύγχρονο 
πρόσωπο της megacity στην περιοχή Tünel στο Beyoğlu, την πρώην 
κοσμοπολίτικη, δυτικοευρωπαϊκή συνοικία του rum millet της Τουρ-
κίας (Navaro-Yashin, 2002· 2006). Αυτό το καθημερινό πέρασμα τη 
συγκροτεί ως υποκείμενο με πολλαπλές διαφορετικότητες, λόγω σε-
ξουαλικής επιλογής, λόγω γλώσσας, λόγω φτώχειας και καταγωγής, 
αλλά και λόγω ακτιβιστικής δράσης. 

Η μετακίνηση στην Πόλη και η προσαρμογή στις συνθήκες επι-
σφάλειας για τους μετακινούμενους πληθυσμούς έρχεται να συ-
μπληρωθεί από το διεμφυλικό πέρασμα και τη θηλυκοποίηση της 
εμπειρίας της. Ένα διεμφυλικό πέρασμα συναισθηματικά επώδυνο, 
αλλά και γεμάτο σωματική και λεκτική βία, που στο τέλος οδήγη-
σε στην απελευθέρωση και την ενδυνάμωση της υποκειμενικότητάς 
της. Ένα υποκείμενο που, με όρους δυτικής ατομικότητας, διεκδικεί 
το δικαίωμα στη διαφορά της σεξουαλικής επιλογής, που καταγγέλ-
λει δημοσίως, ξεπερνώντας το φόβο και τη γενικευμένη βία κατά 
των γυναικών, την οικογενειακή και κρατική πατριαρχία, αλλά και 
την υποκρισία της τουρκικής κοινωνίας. Ένα υποκείμενο που, από 
την άλλη μεριά, είναι σαφές ότι χρησιμοποιεί τους τοπικούς ιδιω-
ματισμούς κοινωνικής ποιητικής, οι οποίοι στην τουρκική εκδοχή 
περιλαμβάνουν, μεταξύ άλλων, τη θηλυκοποίηση ως πεπατημένη 
(path dependence). Πρόκειται για «επιλογές» των διεμφυλικών υπο-
κειμένων (Kandiyoti, 2006· Altinay, 2008) μέσα σε μια κοινωνία που 
αναπαράγει διεμφυλικά άτομα, μεταξύ άλλων επειδή προ- αλλά και 
μετα-νεωτερικά ευνοεί τον αυστηρό διαχωρισμό μεταξύ των δύο 
φύλων σε επίπεδο οικογένειας και κράτους, ευνοώντας το αρσενικό 
σε βάρος του θηλυκού. 

«Από τότε που άρχισα να φορώ φούστα και να αποκαλύπτω την 
ταυτότητά μου, οι στενοί άνδρες φίλοι μου άρχισαν να μου λένε: 
“Μην κουβαλάς αυτό το τραπέζι, θα πιαστεί η μέση σου”. Επίσης 
τα αγόρια των φιλενάδων μου άρχισαν να με αποκαλούν “yenge” 
[όρος για τη γυναίκα συγγενούς, δηλαδή κάτι σαν «νύφη μας»]. Η 
συμπεριφορά των ανδρών με αναστάτωνε και καταλάβαινα ότι αυτό 
είναι το πρόβλημα στην κοινωνία μας. Οι άνδρες μεταχειρίζονται 
τις γυναίκες σαν αυτές να ήταν ανίκανες να κάνουν πράγματα στη 
ζωή. Δυστυχώς κάποιες γυναίκες εσωτερικεύουν επιπλέον αυτή την 
αντίληψη».



	 ΠΡΟΣ ΜΙΑ ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΚΗ ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ «ΑΝΘΡΩΠΙΝΟΥ»	 143

Οι δυσκολίες που αντιμετωπίζει δεν φαίνεται να είναι περισσότερες 
από αυτές των γυναικών, αλλά έχουν άλλες αποχρώσεις, όπως υπο-
στηρίζει σε σχετική συνέντευξη στην εφημερίδα Hurriet Daily News: 

«Σαν τρανς εάν προχωρώ το βράδυ στο Beyoğlu ένας άνδρας μπο-
ρεί εύκολα να με πλησιάσει και με ρωτήσει “Πόσα;”, γιατί όλα τα 
διεφυλικά άτομα είναι πόρνες στα μάτια της κοινωνίας. Αυτό όμως 
δε σημαίνει ότι είναι μόνο δικό μας πρόβλημα. Δυστυχώς αυτό που 
αντιλαμβάνονται οι άνδρες είναι ότι μια γυναίκα μετά τα μεσάνυχτα 
στο Beyoğlu είναι χαμένη, εν δυνάμει πόρνη. Βιώνουμε δυσκολίες σε 
διαφορετικά επίπεδα, αλλά όλα είναι ζητήματα κοινωνικού φύλου».

Η θηλυκοποίηση της εμπειρίας συνοδεύεται από διαδοχικές αλ-
λαγές ονομάτων με τις οποίες μάλλον ήταν η ίδια εξοικειωμένη από 
μικρή, αφού μαζί με τον δίδυμο αδελφό της που πέθανε μικρός τους 
ονόμαζαν Mehmet και στα κουρδικά Mihemet Nuri και Ζeki αντίστοι-
χα, ενώ η μητέρα της πρόσθετε τρυφερά τον αζέρικο προσδιορισμό 
Bala (παιδί). Όταν άρχισε να βγαίνει με γκέι παρέες, ένας φίλος, λέ-
γοντάς της ότι έχει μια αλλιώτικη αύρα, την ονόμασε Εsmeralda. Με-
ρικοί φίλοι δεν μπορούσαν να το προφέρουν, και έτσι τη φώναζαν 
απλώς Εsmeray. 

«Μετά από κείνη την μέρα ήμουν ένα αγόρι που το φώναζαν 
Esmeray…».19 

Η τροπικότητα των μετατοπίσεων περιλαμβάνει διαδοχικά περά-
σματα από την καθημερινότητα σε εικονικούς τόπους και χρόνους 
του κινηματογράφου, του ονείρου, του θεάτρου, αλλά και σε διαφο-
ρετικές γλώσσες και κώδικες. Με άλλα λόγια, τόπους οικειότητας, 
εξιδανίκευσης και υπεραναπλήρωσης, δηλαδή τόπους-ουτοπίες. 

Η Εsmeray βιώνει αμφίσημα την εμπειρία της Πόλης εξού και η 
συχνή προσφυγή στην ετεροτοπία του ονείρου:

«Από τότε που ξέκοψα από την οικογένειά μου ονειρεύομαι το χω-
ριό μου κάθε βράδυ…τα μέρη που περπατούσα, τη γη, το έμπα του 

19. «Μετά έκανα τα πρώτα βήματα στο γυναικείο τρόπο να υπάρχεις: Την πρώτη 
φορά φόρεσα φούστα, άλλαξα το όνομά μου σε Sigdem… τηλεφωνώ στη μητέρα μου, 
ποτέ δεν προφέρει το όνομα Mehmet, Μihemet Nuri και ποτέ Εsmeray. Λέει μόνο “εσύ 
είσαι;” Πέρασαν είκοσι χρόνια που δεν είδα τον πατέρα μου. Εύχομαι μόνο να μια 
μέρα να ακούσω τον πατέρα μου να με φωνάζει Μihemet Nuri ξανά. Έτσι συνήθιζε να 
με φωνάζει για να μου δείξει την αγάπη του».



144	 Φωτεινή Τσιμπιρίδου

χωριού …τα μέρη που έβοσκα τα πρόβατα, τα βράχια, το ρυάκι... Η 
μυρωδιά των πολύχρωμων λουλουδιών, απίστευτη! Όταν θυμάμαι 
εκείνη την ευωδιά, εκείνα τα λουλούδια θέλω να θαφτώ εκεί». 

«Πήγα στο λιβάδι και γύρισα πίσω χθες το βράδυ! Τόσο ζωντανό 
ήταν αυτό το όνειρο! Ηταν φθινόπωρο. Ολα ήταν κίτρινα, το χορτάρι 
μαραμένο. Περπάτησα γύρω από το λιβάδι, τα άδεια σπίτια, άκουγα 
τα τρεχούμενα νερά. Ξαφνικά ξύπνησα! Ήταν μόνο ένα όνειρο! … 
Για δύο χρόνια ονειρευόμουν ότι γύριζα πίσω στο χωριό σαν τραβε-
στί. Μερικές φορές με αποδεχόντουσαν, μερικές όχι. ΄Οταν τόλμη-
σα να ντυθώ σαν γυναίκα με πήραν στο κυνήγι. Όταν αποφάσισα 
να “βγω από την ντουλάπα”, συνειδητοποίησα ότι δεν θα μπορούσα 
ποτέ να επιστρέψω στο χωριό» (από το ντοκυματέρ Me and Nuri Bala).

Η Esmeray μεγάλωσε με ήρωες του σινεμά του 1970. Όταν θέλει 
να βγάλει από μέσα της τη γυναίκα, μιμείται τα φιλήδονα χείλη της 
Τürkan Şoray, πάντα έτοιμα για φίλημα, όπως λέει, ενώ ο μοναδι-
κός της όπως φαίνεται έρωτας ήταν o τριχωτός κοντός με χωριάτικη 
προφορά, που ήταν ο βοηθός του μάγειρα στον οποίο δούλευε όταν 
πρωτοήρθε στην Πόλη. Ο τελευταίος της θύμιζε κάπως τον Kadir 
Inanir, σταρ του σινεμά του 1970. 

Τέλος, όταν όλες αυτές οι εμπειρίες της μαζεύονται μέσα της σαν 
ποτάμι, έτοιμο να ξεχειλίσει, ανεβαίνει και τα βγάζει όλα στη σκηνή 
και παίζει θέατρο, προκειμένου να μην την πνίξουν. Αντλεί κουρά-
γιο γι’ αυτήν την έκθεση, τόσο από τις αλήθειες της ζωής της, τα 
βιώματά τους που έρχονται και ξεχειλίζουν από μέσα της, όσο και 
αυτή την ψευδαίσθηση, την ουτοπία20 ίσως, της σκηνής: 

« – Είσαι σίγουρη ότι θέλεις να μιλήσεις για αυτό; – Είμαι σίγουρη. 
Τα ’χω καταπιεί για καιρό. ΄Ενα θεατρικό έργο είναι στο κάτω-κά-
τω, δεν θα καταλάβουν όλοι ότι ήμουν εγώ αυτή που τα έζησε όλα 
αυτά…»

20. Ίσως όπως όλα δείχνουν να βιώνει την ουτοπία με όρους «eutopia-ευτοπίας». Ευ-
χαριστώ τον Ντάνη Στυλίδη για την υπόδειξη της έννοιας, έτσι όπως την επινόησε αρχι-
κά ο ουμανιστής της Αναγέννησης, Saint Tomas More και την προσδιόρισε στη συνέχεια 
ως προς τη ζωή μετά το τέλος των μητροπόλεων ο μοντερνιστής αρχιτέκτονας Lewis 
Mumford (1928). Ο όρος «ευτοπία» στη σύγχρονη megacity και με καλλιτεχνικές ορίζου-
σες ενδέχεται να σηματοδοτεί την πραγμάτωση του ονείρου για αυτά τα μη ομογενοποι-
ημένα υποκείμενα, για τα οποία μιλάει στο βιβλίο του, The story of Utopias (1928: 185-187). 
Σε αντίθεση με την ουτοπία, η ευτοπία πραγματοποιείται αποσπασματικά, σε μικρή κλί-
μακα και σε στιγμές του ενεστώτα χρόνου. Συνοδεύεται από αισθήματα έστω προσωρι-
νής εκπλήρωσης και ευφορίας, σίγουρα πάντως όχι μόνο μελλοντικής προσδοκίας. 



	 ΠΡΟΣ ΜΙΑ ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΚΗ ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ «ΑΝΘΡΩΠΙΝΟΥ»	 145

Καταφύγιο οικειότητας γίνεται η μητρική της γλώσσα, η κουρδι-
κή. Συνήθως τραγουδά στα κούρδικα αναπολώντας νοσταλγικά ή 
ομολογώντας χιουμοριστικά και ειρωνικά απόλυτες αλήθειες: 

[τραγουδά στα κούρδικα] Χρωστάς τη ζωή σου στην πούδρα σου! 

Ενώ για να επιβιώσει στο δρόμο ομολογεί την ουτοπία της πολι-
τικής ορθότητας του φεμινιστικού λόγου:

[πουλώντας μύδια στο Beyoğlu, σκηνή από το αυτοβιογραφικό της 
ντοκυμαντέρ]

– Τι κοιτάς ηλίθιε; [προς την κάμερα] – Είτε σου αρέσει είτε όχι, 
χρησιμοποιούμε τη γλώσσα του δρόμου εδώ έξω. Ξέρεις προσπα-
θούμε να δημιουργήσουμε μια φεμινιστική γλώσσα, να αλλάξουμε 
τη γλώσσα της πατριαρχίας. Αλλά στους δρόμους, δεν μπορείς να 
συγκρατηθείς. Μόλις αποκάλεσα αυτόν τον άνδρα «ηλίθιο»! Επειδή 
ήταν ηλίθιος! [τραγουδά στο κούρδικα, παρομοιάζοντας τα μύδια 
με τα κορίτσια] 

Πολιτισμική κριτική, ετεροτοπίες και ευτοπίες

Είναι σαφές ότι όλα τα παραπάνω προκύπτουν, εν μέρει τουλάχι-
στον, από την ιδιοσυστασία και τα βιώματα μιας μεταιχμιακής κα-
τάστασης (liminality). Από παιδί η Εsmeray αφουγκράζονταν τις 
εσωτερικές φωνές της, αυτές του σώματος και της κοινότητας κα-
ταγωγής της, φωνές που την ενθάρρυναν στη συνέχεια για το διε-
φυλικό της πέρασμά.21 Αργότερα, οι δυσκολίες υλικής, κοινωνικής 
και συμβολικής διαβίωσης στο Beyoğlu –οι οποίες εν μέσω νεοφι-
λελεύθερης συνθήκης εξαθλιώνουν περαιτέρω τις περιθωριακές 
μειονότητες της Πόλης22– την οδηγούν σε διάχυτες πρακτικές αντί-

21. Όταν ήταν παιδί την προσομοίωναν με τον Avrat Metin, τον συγχωριανό της που 
έκλεβε ρούχα από τις γυναίκες. Το επίθετο «avrat» σημαίνει την τραχιά, ανδροπρεπή 
γυναίκα. Η ίδια ως παιδί απείχε από τα αγορίστικα παιγνίδια, αφού επιδόθηκε με ζήλο 
στις κοριτσίστικες ασχολίες. Όταν βρέθηκε στην Πόλη με παρέες γκέυ, ενθαρρύνθηκε 
να εκδηλώσει τον καταπιεσμένο θηλυκό της εαυτό, αλλά βίωσε την εμπειρία της θηλυ-
κοποίησης μέσα από αλλεπάλληλους βιασμούς.

22. Ενδεικτικό το γεγονός των μαζικών εξώσεων που υφίστανται όσοι φτωχοί και 
εσωτερικοί μετανάστες ζουν στις γειτονιές της κάτω μεριάς του Ταρλάμπασι. Όπως δεί-
χνουν τα τελευταία στοιχεία από την επιτόπια έρευνά μου στην Πόλη, για την εφαρμογή 
των μεγαλεπίβολων οικιστικών σχεδίων εξευγενισμού της περιοχής συμπράττει η μητρο-
πολιτική δημαρχία με μεγαλοεπιχειρηματίες της αγοράς ακινήτων. Οι τελευταίοι είναι 



146	 Φωτεινή Τσιμπιρίδου

στασης στο αυταρχικό μιλιταριστικό ήθος της πολιτικής εξουσίας. 
Η Esmeray αποφασίζει να δραστηριοποιηθεί ακτιβιστικά μετά τους 
σεισμούς του 1998, όταν με γρήγορους ρυθμούς επιχειρείται η αλ-
λαγή του τοπίου στη γειτονιά της, η οποία προβλέπει την εξαφάνιση 
των φτωχών υπέρ της ορατότητας των πλουσίων. Αυτές οι συνολικές 
εμπειρίες επισφάλειας και αυταρχισμού φαίνεται να την ωθούν στο 
να συγκροτήσει μια υποκειμενικότητα που βιώνεται γύρω από τη 
δυναμική κατάσταση του «μεταίχμιου/ορίου», το οποίο κάθε φορά, 
με όρους υλικής και συμβολικής χωρικότητας,23 έπρεπε να διασχίσει.

Η δυνατότητα υπέρβασης των ορίων από ανθρώπους που ζουν 
στο μεταίχμιο, δημιουργεί τις προϋποθέσεις ενδεχομενικότητας και 
πραγμάτωσης ετεροτοπίας, είτε ως πολιτικές ουτοπίες ή/και καλλι-
τεχνικές ευτοπίες. Ίσως όχι τυχαία, η προσδοκία της μετάβασής της 
σε έναν άλλο τύπο καθημερινότητας πραγματοποιείται υπό συνθή-
κες ακραίας ρευστότητας, τη χρονιά του μεγάλου σεισμού (1998). 
Είναι αυτή τη χρονιά που αποφασίζει να σταματήσει να είναι ως δι-
εμφυλικό άτομο μόνο «εργάτρια του σεξ» και να περάσει στον εφή-
μερο, ακόμη μεγαλύτερης επισφάλειας, βιοπορισμό στους δρόμους, 
ως μικροπωλήτρια και καλλιτέχνις του δρόμου, πουλώντας μύδια 
και κάνοντας θέατρο στο Beyoğlu.24 Σαν επακόλουθο όλης της πο-
ρείας της έρχεται να προστεθεί ο φεμινιστικός ακτιβισμός, η καλλι-

γνωστό ότι διατηρούν το προνόμιο αναδοχής λόγω στενών συγγενικών σχέσεων με την 
κυβέρνηση, η οποία κινείται μεθοδικά στη σύμπραξη ισλαμισμού και νεοφιλελευθερι-
σμού (Αtasoy, 2009). Ίσως όχι τυχαία ο εξευγενισμός της γειτονιάς περιλαμβάνει την 
ανάπτυξη ξενοδοχειακών μονάδων στη λογική των «Ηotel particulieur» τα οποία προο-
ρίζονται για Άραβες τουρίστες που καταφτάνουν μαζικά και οικογενειακά στην Πόλη. 

23. Εδώ δεν επικαλούμαι τίποτε άλλο από την κλασική στην ανθρωπολογία έννοια 
του «υλικού περάσματος» στην οποία πρωτοαναφέρθηκε ο Van Gennep, αναλύοντας τα 
διαβατήρια έθιμα, τις τελετουργίες και τους μύθους, και την οποία στη συνέχεια συστη-
ματικά επεξεργάστηκαν οι μελετητές των εθίμων και της προφορικής λογοτεχνίας. Οι 
τελευταίες καθίστανται εξαιρετικά παραγωγικές στις σύγχρονες ανθρωπολογικές μας 
αναλύσεις (βλ., ενδεικτικά, στο Tsibiridou, 2000). 

24. Η εφήμερη απασχόληση σε δουλειές του ποδαριού από εσωτερικούς μετανάστες 
γίνεται κυρίως σε χώρους-περάσματα (βλ. μεταγωγικούς σταθμούς στα λιμάνια, στους 
σταθμούς λεωφορείων, παζάρια κ.λπ.). Η τουριστική ανάπτυξη, όπως και ο υπερπληθυ-
σμός στην Πόλη τις πολλαπλασίασε (βλ. σουβενίρ και γαστρονομικές λιχουδιές). Χαμη-
λής εκτίμησης με πολύ ταπεινό εισόδημα είναι το να πουλάς μύδια με το κομμάτι, κάτι 
που γίνεται κυρίως από νεαρά αγόρια κουρδικής καταγωγής. Σε αυτή τη δουλειά κατέ-
ληξε η Esmeray, όχι τυχαία, αλλά από την απελπισία της ανεργίας, όταν ακολούθησε την 
παρότρυνση της σπιτονοικοκυράς της στο Ταρλάμπασι. Με αυτήν την αναπαράσταση 
ως θεατρική σεκάνς ξεκινά την αφήγησή της επί σκηνής. 



	 ΠΡΟΣ ΜΙΑ ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΚΗ ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ «ΑΝΘΡΩΠΙΝΟΥ»	 147

τεχνική δράση και η δημοσιογραφία. Η ίδια, μέσα από τη δέσμευση 
του φεμινιστικού ακτιβισμού τον οποίο αντιλαμβάνεται ως έμφυτο, 
αλλά και το χιούμορ και τον αυτοσαρκασμό ως έθος, φαίνεται να 
επιτυγχάνει την υπέρβαση του ατομικού χάριν του συλλογικού συμ-
φέροντος. Όπως μου εξομολογείται: 

«Κουβαλάω τον φεμινισμό μέσα μου από τότε που γεννήθηκα, ενώ 
από πάντα θυμάμαι τον εαυτό μου να προσπαθεί να κάνει τους άλ-
λους να γελούν».

Όπως μου επισημαίνει στην πρώτη μας συνάντηση, ο τίτλος του 
έργου της δεν είναι καθόλου τυχαίος: cadinin bohçasi, δηλαδή ο 
Μποχτσάς, ο σάκος της γριάς-μάγισσας, της γριάς που τα ξέρει όλα, 
της «πολύξερης», που, ας σημειωθεί, είναι και ο όρος που χρησιμο-
ποιείται στην Τουρκία για να περιγράψει σκωπτικά τις λαλίστατες 
φεμινίστριες. Το κλειδί για να ανοίξει ο μποχτσάς είναι να βρεθεί το 
«κουμπί» δηλαδή η «κόπτσα» –όρος δάνειο από την τουρκική που 
χρησιμοποιούμε στην πατρίδα μου τη Θράκη. Cadinin kopçasi είναι 
ο τίτλος που επινοεί για το δεύτερο μέρος της αφήγησης, δηλαδή τη 
συνέχεια του έργου της. Η Esmeray φαίνεται με τη μεταφορά της γρι-
άς μάγισσας25 να αποδέχεται τον σκωπτικό ετεροπροσδιορισμό της 
φεμινίστριας, μετουσιώνοντας την «παραδοσιακή» κοινωνική ποιη-
τική σε «μοντέρνα» καλλιτεχνική άποψη. Προκειμένου να παντρέψει 
επί σκηνής τον νέο φεμινιστικό παγκοσμιοτοπικό εγχείρημα επιτελεί 
κριτικό σχόλιο για τα φύλα, την πατριαρχία, τις διακρίσεις σε βάρος 
των γυναικών, τους εγκλωβισμούς του μάτσο ανδρισμού στο ιδίω-
μα της βίας και της επιθετικότητας απέναντι στα αδύναμα μέλη της 
οικογένειας και της τουρκικής κοινωνίας όχι με θεωρίες αλλά διη-
γούμενη την προσωπική της ιστορία με χιούμορ και αυτοσαρκασμό. 

Η μεταιχμιακότητα ως κατάσταση ευτοπίας τεκμαίρεται, όμως, 
και από τη θεατρικότητα, το εφήμερο και την «αβάσταχτη ελαφρό-
τητα του είναι», θα λέγαμε, που την διακρίνουν στην καθημερινότη-
τά της. Συνεχώς αυτοσαρκάζεται προκαλώντας το γέλιο είτε γιατί 
πάχυνε, γιατί ήταν αφελής, γιατί έκανε λάθος τα μαλλιά της και, 
όπως λέει, το να κάνει τους άλλους να γελούν ήταν κάτι που έκανε 
από παιδί και την ευχαριστούσε. 

25. Για τον μεταιχμιακό χαρακτήρα της γριάς γυναίκας στα Βαλκάνια και στη Με-
σόγειο, με θετικές, αρνητικές και άρα ανατρεπτικές δυνατότητες και συνδηλώσεις, βλ., 
ενδεικτικά, Tsibiridou, 2000. 



148	 Φωτεινή Τσιμπιρίδου

Όταν λοιπόν πέρασε από το θέατρο του δρόμου (άλλη μια με-
ταιχμιακή και εξαιρετικά εφήμερη συνθήκη) και ενσωμάτωσε την 
τεχνική της δραματουργίας, δεν δίστασε να ανέβει στη σκηνή και, με 
τους όρους του Bakhtin, να επιτελέσει σε καρναβαλική παρουσίαση 
τη ζωή της. Ήταν αυτή η μεταιχμιακή τροπικότητα της καρναβαλι-
κής παρουσίασης που της επέτρεψε να μετασχηματίσει τα αρνητικά 
προσωπικά βιώματα σε θετική προσδοκία ενδυνάμωσης, δηλαδή 
σε ετεροτοπία, τόσο γι’ αυτήν όσο και για τις άλλες τρανς. Όπως 
αμφίθυμα εκφράζεται από τα παρασκήνια, είναι και γι’ αυτές που 
το κάνει, και προτείνει να τις τιμωρήσει κρατώντας τες απέξω αν 
αργήσουν στην παράσταση, αλλά και αμέσως μετά το μετανιώνει 
και θέλει να παίξει μια παράσταση μόνο γι’ αυτές. Ωστόσο, αυτή η 
παράσταση δόθηκε μπροστά σε κοινό και απευθύνεται στην πλει-
ονότητα, σε όλους αυτούς που πρέπει να δουν στον καθρέφτη της 
σκηνής τον εαυτό τους με την προσδοκία να ευαισθητοποιηθούν και 
να σταματήσουν να αναπαράγουν τα αρνητικά στερεότυπα των δι-
ακρίσεων σε βάρος των γυναικών αλλά και κάθε διαφορετικότητας 
που αποκλίνει από την ετεροσεξουαλική κανονικότητα.

Η Esmeray όμως μιλάει παράλληλα και άμεσα για κάτι άλλο. Μι-
λάει για τις συνθήκες συνεχούς επισφάλειας στις οποίες ζει. Η ζωή 
της αποτελεί παράδειγμα «γυμνής ζωής» ως πολλαπλά μειονοτικο-
ποιημένου υποκειμένου.26 Όμως, όπως είναι ήδη γνωστό στους κύ-
κλους των τραβεστί,

«καμιά μας δεν έχει τη δύναμη της Esmeray» (Akin, 2009).

Το παράδειγμα της Esmeray σ’ εμένα τουλάχιστον φαίνεται ότι 
ανοίγει καινούργιους δρόμους κατανόησης για εννοιολογήσεις και 
βιώματα υπεξούσιων υποκειμένων που είναι ευάλωτα επειδή υπάγο-
νται σε πολλαπλές μειονοτικοποιήσεις, εξαιρέσεις και αποκλεισμούς. 
Η ζωή της γίνεται πρισματικό κάτοπτρο όχι μόνο για να κατανοή-
σουμε τις τεχνολογίες τις εξουσίας (Abu-Lughod, 2006), αλλά και για 
να ανοίξουμε το δρόμο για πλουραλιστικούς προσδιορισμούς του 
«ανθρώπινου». Το τελευταίο δεν μπορεί σήμερα να επικαθορίζεται 
μόνο μέσα από τις δυτικότροπες αξίες και θεωρίες αντίστασης που 
ωστόσο μας εμπνέουν, αλλά θα πρέπει να φιλτράρεται και μέσα από 

26. Για την έννοια της «γυμνής ζωής» σύμφωνα με τον Αγκάμπεν και τις συνθήκες 
επισφαλοποίησης και τρωτότητας σύμφωνα με την Μπάτλερ, παραπέμπω ενδεικτικά σε 
δύο μελέτες της Αθηνάς Αθανασίου (2007: 9-38 και 2011).



	 ΠΡΟΣ ΜΙΑ ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΚΗ ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ «ΑΝΘΡΩΠΙΝΟΥ»	 149

τις καθημερινές επί τόπου εμπειρίες και ιστορίες ενδεχομενικότητας 
των διαφορετικών και των εξαιρέσεων (Βαρίκα, 2000· Cowan, 2006· 
Mukherjee, 2011). Αυτές τις εμπειρίες και ιστορίες που μας αγγίζουν 
και μας συγκινούν για να αποδομήσουμε, να υπονομεύσουμε αλλά 
και να σταθούμε αλληλέγγυοι απέναντι στις διάχυτες εξουσίες.

Η Esmeray σήμερα συνεχίζει καθημερινά να περνά από τον ένα 
κόσμο στον άλλο, από την κάτω μεριά του Tarlabasi μέχρι πάνω στο 
Beyoğlu, την πλατεία Taksim. Βγάζει λιγότερα χρήματα αλλά διαθέ-
τει περισσότερο χρόνο για τον εαυτό της και, ομολογουμένως, δεί-
χνει πιο νέα και πιο όμορφη από ποτέ. Μένοντας πολλές φορές στο 
σπίτι, την βλέπουμε σε μια σκηνή του ντοκυμαντέρ να πλέκει κάτι 
για το γιο ενός παλιού συμμαθητή της, σχολιάζοντας μπροστά στην 
κάμερα ότι:

«… ίσως να μην υπάρχει καλύτερη εκπαίδευση για το σεβασμό στη δι-
αφορετικότητα από το να βάλεις στη ζωή σου μια “θεία” τραβεστί».

Βιβλιογραφία

Ελληνόγλωση 
Abu-Lughod L., 2006, [1990] «Ο ρομαντισμός της αντίστασης. Εξιχνιάζοντας τους με-

τασχηματισμούς της εξουσίας μέσα από το παράδειγμα των βεδουίνων γυναικών», 
στο Φ. Τσιμπιρίδου (επιμ.), «Μουσουλμάνες της Ανατολής». Αναπαραστάσεις, πο-
λιτισμικές σημασίες και πολιτικές, Αθήνα, Κριτική, σ. 219-250.

Αθανασίου Α., 2007, «Η πολιτική της ζωής και το οριακό συμβάν της ετερότητας», στο 
Ζωή στο όριο: Δοκίμια για το σώμα, το φύλο και τη βιοπολιτική, Αθήνα, Εκκρεμές, 
σ. 9-38.

Αθανασίου Α., 2010, «Το μαύρο στην πλατεία: Χαρτογραφώντας την απαγορευμένη 
μνήμη», στο Γιαννακόπουλος Κ. και Γιαννιτσιώτης Γ. (επιμ.) Αμφισβητούμενοι χώ-
ροι στην πόλη. Χωρικές προσεγγίσεις του πολιτισμού. Αθήνα, Αλεξάνδρεια, Παν. 
Αιγαίου, σ. 227-266.

Αθανασίου Α. (επιμ. και εισαγωγή), 2011, Επιτελεστικότητα και επισφάλεια: Η Τζού-
ντιθ Μπάτλερ στην Αθήνα, Αθήνα, Νήσος.

Butler J., 2008 [1993], Σώματα με σημασία: Οριοθετήσεις του «φύλου» στο λόγο. Αθήνα, 
Εκκρεμές. 

Butler J., 2008 [2004], Ευάλωτη ζωή: Οι δυνάμεις του πένθους και της βίας. Αθήνα, Νήσος. 
Butler J., 2009, [1990], Αναταραχή φύλου: Ο φεμινισμός και η ανατροπή της ταυτότη-

τας. Αθήνα, Αλεξάνδρεια.
Βαρίκα Ε., 2000, Με διαφορετικό πρόσωπο. Φύλο, διαφορά και οικουμενικότητα. Αθή-

να, Κατάρτι.
Γιαννακόπουλος Κ., Γιαννιτσιώτης Γ., 2010 «Εισαγωγή: Εξουσία, αντίσταση και χω-

ρικές υλικότητες», στο Γιαννακόπουλος, Κ. και Γιαννιτσιώτης Γ. (επιμ.), Αμφισβη-



150	 Φωτεινή Τσιμπιρίδου

τούμενοι χώροι στην πόλη. Χωρικές προσεγγίσεις του πολιτισμού. Αθήνα, Αλεξάν-
δρεια, Παν. Αιγαίου, σ. 11-58. 

Γιαννακόπουλος Κ., 2010, «Ένα κενό μέσα στην πόλη: Χώρος, διαφορά και ουτοπία 
στον Κεραμικό και το Γκάζι», στο Γιαννακόπουλος, Κ. και Γιαννιτσιώτης Γ. (επιμ.) 
Αμφισβητούμενοι χώροι στην πόλη. Χωρικές προσεγγίσεις του πολιτισμού. Αθήνα 
Αλεξάνδρεια, Παν. Αιγαίου, σ. 117-138.

Federici S., 2011 [2004], O Καλιμπάν και η μάγισσα. Γυναίκες, σώμα και πρωταρχική 
συσσώρευση. Αθήνα, εκδόσεις των ξένων.

Κεραμιδιώτης Γ., 2011, «Περί κράτους», Σειρά Ντοκιμαντέρ, Τόποι ζωής, τόποι ιδεών, 
Παραγωγή ΕΤ3.

Τσιμπιρίδου Φ., 2009, «Συσχετίζοντας τη μειονοτική με τη μεταναστευτική εμπειρία: 
ανάμεσα στις κυβερνοοτροπίες και τις επιστημονικές κατηγορίες», στο Φ. Τσιμπιρί-
δου (επιμ.), Μειονοτικές και μεταναστευτικές εμπειρίες. Βιώνοντας την «κουλτού-
ρα του κράτους», Αθήνα, Κριτική. 

Ξενόγλωσση
Akin D., 2009, Bargaining with heteronormativity. Elaborations of Transexual Experiences in 

Turkey. MA Thesis University of Bergen.
Altinay A.G., 2004, The myth of the military-nation: Militarism, gender and education in Tur-

key. New York, Palgrave MacMillan.
Altinay R.E., 2008, «Reconstructing the transgender self as a Muslim, Nationalist, Upper-Class 

Woman: The case of Bulent Esroy», Women’s Studies Quarterly, 36 (3-4), pp. 210-229.
Atasoy Y., 2009, Islam’s Marriage with neoliberalism. State transformation in Turkey, New 

York, Palgrave Macmillan. 
Aytar V., Keskin A., 2003, «Constructions of spaces of music in Istanbul: Scuffling and inter-

mingling sounds in a fragmented Metropolis», Géocarrefour, 78 (2), pp. 147-157.
Cowan J., 2006, «Culture and rights after culture and rights», American Anthropologist, 108 

(1), pp. 9-24. 
Çinar M., 2011, «They make your life like shit». Masculinity and violence against transgender 

people in Istanbul. From http://web.fu-berlin.de/gpo/pdf/MelikeCinar/MelikeCinar.pdf.
Day S., Papataxiarchis E., Stewart M., 1991, Lilies of the field. Marginal people who live for the 

moment. Poulder and Ixford, West view Press.
Kandiyoti D., 2006, «Pink Card Blues: Trouble and strife at the crossroads of gender», in D. 

Kandiyoti and A. Saktanber (eds), Fragments of culture. The everyday of modern Turkey, 
London, I.B. Tauris, pp. 277-293.

Kaplan S., 2006, The pedagogical state. Education and the politics of national culture in post-
1980 Turkey. Stanford, Stanford University Press. 

Low S., 2003, «Embodied space(s). Anthropological theories of body, space, and culture». 
Space and Culture, 6 (1), pp. 9-18.

Mukherjee R. S., 2011, «Fragments and fissures: Towards a political anthropology of the glob-
al», UNESCO.

Navaro-Yashin Y., 2002, Faces of the state. Secularism and public life in Turkey. Princeton, 
Princeton U.P.

Navaro-Yashin Y., 2006, «The market for identities: Secularism, Islamism, commodities», in D. 
Kandiyoti and A. Saktanber (eds), Fragments of culture. The everyday of modern Turkey. 
London, I.B. Tauris, pp. 221-253.



	 ΠΡΟΣ ΜΙΑ ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΚΗ ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ «ΑΝΘΡΩΠΙΝΟΥ»	 151

Mumford L., 1928, The story of Utopias. Forgotten Books.
Marcus G., Fischer M., 1986, Anthropology as cultural critique. An experimental moment in the 

human sciences. Chicago, University of Chicago Press.
Mills A., 2006, «Boundaries of the nation in the space of the urban: landscape and social mem-

ory in Istanbul», Cultural Geographies, 13, pp. 367-394.
Öktem Κ., 2008, «Another struggle: Sexual identity politics in unsettled Turkey», Middle East 

Report, 15/9. Ανάκτηση από: http://www.merip.org/mero/mero091508
Öktem K., 2011, Angry nation. Turkey since 1989. London, Zed Books.
Öncu A., 2006, «Global consumerism, sexuality as public spectacle, and the cultural remapping 

of Istanbul in the 1990s», in D. Kandiyoti and A. Saktanber (eds), Fragments of culture. The 
everyday of modern Turkey. London, I.B. Tauris, pp. 171-190.

Robert M., Kandiyoti D., 1988 «Photo essay: Transexuals and the urban landscape in Istanbul», 
Middle East Report, 206, pp. 20-25.

Soja E., 1999, «In different spaces: The cultural turn in urban and regional political economy». 
European Planning Studies, 7 (1), pp. 65-75.

Soja E., 2005, «Borders Unbound. Globalization, Regionalism, and the Postmetropolitan Tran-
sition», in H. van Houtum, O. Kramsch, V. Zierhofer (eds), Bordering Space. Burligton, 
Ashgate.

Soja E., 2010, «Spacializing the urban, Part I», City, 14(6), pp. 629-635.
Tsibiridou F., 2000, Les Pomak dans la Thrace grecque. Discours ethnique et pratiques socio-

culturelles, Paris, L’Harmattan. 
Tsibiridou F., 2011, «Multiplying minoritization processes for new migrants. From the legal 

positivism to creative hermeneutics», in «Immigration en Europe et droits de l’homme», 
Annuaire International des Droits de l’Homme VI, pp. 293-313. 





Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 153-167

Γεράσιμος Μακρής*

Πνευματοληψία και Μαγεία 
στο Σύγχρονο Σουδάν

ΠΕΡΙΛΗΨΗ

Πρόκειται για μια κριτική παρουσίαση της zar tumbura, της λατρείας πνευ-
ματοληψίας στο Σουδάν, που εξασκείται κυρίως από μαύρους Αφρικά-
νους που κατάγονται από σκλάβους. Παρακολουθώντας τους ιστορικούς 
μετασχηματισμούς της tumbura σ’ ένα περιβάλλον που κυριαρχείται από τις 
αραβο-ισλαμικές εκδοχές της σουδανικής ταυτότητας, δείχνω πως η συμ-
μετοχή στη λατρεία εκ μέρους των κοινωνικά υποδεέστερων πιστών ώστε 
να συγκροτήσουν μια θετική ταυτότητα ως «αληθινοί» Μουσουλμάνοι και 
«πραγματικοί» κάτοχοι του Σουδάν που κυριαρχείται από τους Άραβες. 
Μέσα από την ανάλυση ενός πλούσιου εθνογραφικού υλικού, το άρθρο 
ανοίγει ένα παράθυρο για την κατανόηση ευρύτερων κοινωνικοπολιτισμι-
κών μετασχηματισμών σε μια κοινωνία στην οποία ο αραβικός και ο αφρι-
κάνικος κόσμος συναντώνται μέσα σ’ ένα κοινό σύμπαν ισλαμικού υβριδι-
σμού και σε μια περίοδο βίαιης νεοφιλελεύθερης απορρύθμισης κάτω από 
τη βαριά μπότα της αραβο-ισλαμικής δικτατορίας. 

Λέξεις κλειδιά: Σουδάν, πνευματοληψία, Ισλάμ, δουλεία, νεοφιλε-
λευθερισμός

1. Εισαγωγή 

Μέχρι τα μέσα του 19ου αιώνα, οι κυρίαρχες αραβικές μουσουλμα-
νικές κοινωνίες της Βόρειας Αφρικής δέχτηκαν έναν μεγάλο αριθμό 
σκλάβων από περιοχές της υποσαχάριας Αφρικής. Εποικισμένα από 
φυλές που ασπάζονταν τις δικές τους θρησκείες, αυτά τα επικίνδυ-

* Αναπληρωτής Καθηγητής στο Τμήμα Κοινωνικής Ανθρωπολογίας του Παντείου 
Πανεπιστημίου.



154	 Γεράσιμος Μακρής

να εδάφη αποτέλεσαν τα νοτιότερα σύνορα του Ισλάμ στην ήπειρο, 
αλλά και το κέντρο των αφρικανικών σουλτανάτων που εξαπλώνο-
νταν από το σημερινό νοτιοδυτικό Σουδάν έως τις ακτές του Ατλα-
ντικού.1

Μέσα σ’ έναν κόσμο πολιτισμικής και εθνικής ποικιλομορφίας, 
στο πλαίσιο του οποίου «αληθινοί» Άραβες και μαύροι Αφρικανοί 
αποτελούσαν ιδεοτύπους μίας κατιούσας κοινωνικής ιεραρχίας, με 
τους μαύρους να θεωρούνται ως υπάνθρωποι-σκλάβοι,2 ο ισλαμι-
κός λόγος –και η αραβική καταγωγή– παρείχαν ένα κοινό ιδίωμα το 
οποίο «εξηγούσε» τόσο τις διαφορές όσο και τις ομοιότητες των δύο 
πλευρών.3 Ρευστός καθώς ήταν, ο λόγος αυτός διατυπωνόταν σ’ ένα 
πλαίσιο μεταβαλλόμενων συμμαχιών και προδοσιών, πολέμων και 
επαναστάσεων, οικονομικών εκρήξεων και υφέσεων. 

Η πραγματικότητα αυτή ισχύει μέχρι σήμερα, έχοντας περιπλα-
κεί ακόμα περισσότερο από την κληρονομιά της αποικιοκρατίας και 
τις ματαιωμένες ελπίδες του μετα-αποικιακού κράτους. Οι πρακτι-
κές της πνευματοληψίας –στο επίκεντρο, όσον αφορά στο παιχνίδι 
της κινητοποίησης εθνικών, πολιτισμικών και θρησκευτικών ταυτο-
τήτων– εξακολουθούν να θεωρούνται σημαντικές και βρίσκονται 
σε ιδιαίτερη άνθηση. Στο άρθρο αυτό θα αναφερθώ στη σουδανική 
λατρεία zar-tumbura τοποθετώντας την στο επίκεντρο της διαδικα-
σίας συγκρότησης ταυτότητας των κοινωνικά υποβαθμισμένων και 
δουλικής καταγωγής πιστών της, τους οποίους οι μουσουλμάνοι 
Άραβες του Βορείου Σουδάν εκλαμβάνουν ως μη-μουσουλμάνους 
ή ως μουσουλμάνους δεύτερης κατηγορίας.4

Παρακολουθώ από κοντά την tumbura τα τελευταία είκοσι χρό-
νια – μία χρονική περίοδο κατά τη διάρκεια της οποίας το Σουδάν 
υπέστη δραματικές αλλαγές, από σημείο συνάντησης του αραβικού 
κόσμου με την Αφρική, σε μία νεοφιλελεύθερη πετρελαϊκή οικονο-
μία υπό την εποπτεία μιας ισλαμικής και αυτοανακηρυγμένης αρα-
βικής χούντας.5 Με την απόσχιση του Νότου το 2011, η ψυχή του 

1. Yusuf Fadl Hasan, 1967· Hargey, 1981· O’Fahey, 1973, 1980· Spaulding, 1985· Kapteijns, 
1985· Ewald, 1990.

2. McHugh, 1994: 10,12,14.
3. Lovejoy, 1981: 17· O’Fahey, 1983: 243· Lewis, 1990: 42· Ewald, 1990: 137-8.
4. Makris, 2000, 2007.
5. Jok, 2001· Johnson, 2003· Abdel Salam Sidahmed, 2005· Prunier, 2005· Large, 2008· 

Soederberg, 2008· Robinson, 2009· Young, 2009· Kolinek, 2010· Nour, 2011a,b· Thomas, 2011· 
Pedersen, 2011· Verhoeven and Patey, 2011· Green, 2011· Hearne, Piesse and Strange, 2011. 



	 Πνευματοληψία και Μαγεία στο Σύγχρονο Σουδάν	 155

βόρειου Σουδάν, όπου πραγματοποιώ την έρευνά μου, μορφοποι-
είται κατ’ εικόνα και ομοίωση του αραβομουσουλμανικού αυτού 
πολιτισμού, ο οποίος απορρίπτει όσα στοιχεία θεωρούνται από τις 
ηγεμονικές του ελίτ ασύμβατα με την πολιτισμική, εθνική ή φυλετική 
αραβική ταυτότητα.

2. Η λατρεία της tumbura 

Η tumbura απαντάται στις παραγκουπόλεις και τις φτωχογειτονιές 
των αστικών κέντρων του βόρειου αραβικού Σουδάν. Επειδή προ-
έρχεται από το δυτικό Σουδάν, το Νότο και τα βουνά Nuba, οι πιστοί 
της είναι ως επί το πλείστον απόγονοι σκλάβων ή μετανάστες, γεν-
νημένοι στις παραπάνω περιοχές. Για το λόγο αυτόν, οι Άραβες του 
Βορρά θεωρούν την tumbura μη ισλαμική πρακτική, η οποία απο-
δεικνύει την άγνοια των πιστών της. Άλλο ένα χαρακτηριστικό των 
τελευταίων είναι ότι συχνά κατάγονται από στρατιώτες που πολέ-
μησαν στις περίφημες «Μαύρες Μεραρχίες» του αγγλο-αιγυπτιακού 
στρατού6 κατά τον 19ο αιώνα, ο οποίος κατέστρεψε τη θεοκρατική 
Μαχντική πολιτεία του Σουδάν (1885-1898) και ίδρυσε το αγγλο-αι-
γυπτιακό Σουδάν (1898-1956).7 Ως ένα βαθμό, το στοιχείο αυτό προ-
σέδιδε ανέκαθεν ένα αντι-αραβικό επίχρισμα στην tumbura, ακόμα 
και στα μάτια των πιστών της – οι οποίοι προσχωρούσαν στη λα-
τρεία κυρίως λόγω εκτενών οικογενειακών και κοινοτικών δεσμών. 

Η tumbura ανήκει σ’ αυτό που αποκαλώ «σύνδρομο της λατρεί-
ας zar».8 Το σύνδρομο αυτό περιλαμβάνει έναν αριθμό λατρευτικών 
πρακτικών του πνεύματος zar που συνδέονται με διαφορετικές εθνο-
τικές ομάδες και περιοχές. Η γνωστότερη λατρεία του «συνδρόμου» 
ονομάζεται zar bore (Constantinides, 1977, 1979, 1991· Boddy, 1989, 
1994) και συνδέεται με γυναίκες αραβικής καταγωγής προερχόμενες 
από τα κατώτερα και μεσαία στρώματα του βόρειου Σουδάν.

Σε αντίθεση με το κακόβουλο «τζίνι», το zar είναι ένα αμοραλιστι-
κό και ιδιότροπο πνεύμα, η λατρεία του οποίου –ακριβώς όπως στην 

Βλ., επίσης, το African Economic Outlook, Small Arms Suvey and Sudan Tribune για άρθρα 
που σχετίζονται με την οικονομία και την πολιτική. Υπάρχει πολύ περισσότερο υλικό 
για το Νότο· Βλ. για παράδειγμα, Yongo-Bure, 2007.

6. Martin, 1970: 146· Hasan Abdin, nd: 80· Ahmad al-Awad Muhammad, nd: 20-38· Win-
gate, 1968: 221· Johnson, 1988, 1989.

7. Daly, 1988, 1991· Holt, 1977.
8. Makris, 2000.



156	 Γεράσιμος Μακρής

περίπτωση του Μαροκινού Hamadsha και των Αλγερινών μαύρων 
αδελφοτήτων– εξαπλώνεται σε ολόκληρη την ισλαμική Αφρική και 
τη Μέση Ανατολή. Το πνεύμα εμφανίζεται με διάφορα προσωπεία, 
τα οποία δανείζεται από την ιστορική εμπειρία των πιστών του. Στην 
εκδοχή της tumbura, περιλαμβάνονται τα προσωπεία (α) των Nubawi, 
Bandawi και Gumsawi, που αντιπροσωπεύουν αφρικανικές φυλές 
στις οποίες πολλοί πιστοί ανήκαν εξαρχής, προτού οι πρόγονοί τους 
σκλαβωθούν από τους Αραβες του Βορρά9 (β) των Sawakniyya και 
Lambunat, τα οποία σχετίζονται με το λιμάνι του Sawakin, απ’ όπου 
εξάγονταν σκλάβοι στην Αραβία και την Αίγυπτο (γ) των Baburat, το 
οποίο σχετίζεται με τα πλοία που μετέφεραν τον αγγλο-αιγυπτιακό 
στρατό στο Σουδάν κατά τη δεκαετία του 1890 –μία εξέλιξη που είχε 
ως συνέπεια την αποικιοποίηση της χώρας και την τόσο σημαντική 
για τους πιστούς της λατρείας κατάργηση του καθεστώτος της δου-
λείας. Τέλος, (δ) των Bashawat και Khawajat, τα οποία συνδέονται 
επίσης με τους Αγγλο-αιγυπτίους ελευθερωτές των σκλάβων, τους 
αποικιακούς κυβερνήτες και τους αξιωματικούς του στρατού όπου 
υπηρετούσαν πολλοί από τους πιστούς της tumbura.10

3. Οι Sudani 

Στο σύμπαν της tumbura, τα προσωπεία του εκάστοτε επιτιθέμενου 
πνεύματος αντιπροσωπεύουν διάφορες πτυχές του συλλογικού ιστο-
ρικού εαυτού των πιστών της tumbura. Ο εν λόγω εαυτός, τον οποίο 
οι ίδιοι αποκαλούν Sudani –ένα επίθετο που μέχρι τη δεκαετία του 
1920 δεν αφορούσε σε όλους τους «Σουδανούς» (όπως ο όρος με-
ταφράζεται επισήμως) αλλά στους αφρικανικής καταγωγής υπο-
δουλωμένους κατοίκους της περιοχής.11 Παρόλα αυτά, οι πιστοί της 
λατρείας αντιστρέφουν αυτόν το χαρακτηρισμό, υποστηρίζοντας 
ότι οι Sudani είναι nas asli –δηλαδή γνήσιοι ιθαγενείς κάτοικοι της 
περιοχής. Κατ’ αυτόν τον τρόπο, η κατοχή από το πνεύμα tumbura 
συνεπάγεται τη συναγωγή του θραυσματικού και υποδεέστερου 
εαυτού των πιστών, με σκοπό τη συγκρότηση μιας νέας, θετικής ταυ-
τότητας: αντί για σκλάβοι, οι πιστοί παρουσιάζονται ως αυθεντικοί 

9. Για το Νούμπα, βλ. Stevenson, 1984· Manger 1992, 1994· για το Banda, βλ. Slatin, 
1896: 194· Seligman and Seligman, 1932: 463· Peterman 1941: 175-6· Santandrea, 1957, για 
το Gumuz· βλ. James, 1980, 1986.

10. Makris, 2000.
11. Hargey, 1981: 75, 102· Hill και Hogg, 1995.



	 Πνευματοληψία και Μαγεία στο Σύγχρονο Σουδάν	 157

κάτοικοι της γης, οι πρόγονοι των οποίων οδηγήθηκαν στη δουλεία 
από τους Άραβες του Βορρά και εξακολουθούν να θεωρούνται απ’ 
αυτούς κατώτεροι. 

Εκτός από την ταυτότητα, τον τρόπο συμπεριφοράς και τη χαρα-
κτηριστική ενδυμασία κάθε διαφορετικού προσωπείου του πνεύμα-
τος, αυτή η αναδιάρθρωση του εαυτού μέσω της πνευματοληψίας 
αποδεικνύεται και από τα τελετουργικά τραγούδια, τα οποία είναι 
ταξινομημένα σε κατηγορίες, ανάλογα με τη μορφή που προσλαμ-
βάνει το πνεύμα.12 Τα τραγούδια ερμηνεύονται με τη συνοδεία της 
λύρας της tumbura, τυμπάνων και άλλων κρουστών. Καθώς οι πι-
στοί ακούν τα τραγούδια των πνευμάτων που τους εποικούν, περιπί-
πτουν σε έκσταση και χορεύουν αναλόγως. 

Τα τραγούδια συγχωνεύονται συχνά με τα αντίστοιχα προσω-
πεία των πνευμάτων, δημιουργώντας έτσι περαιτέρω διαιρέσεις που 
καθιστούν προφανείς τους χαρακτήρες ή σκηνές που σχετίζονται 
άμεσα με αυτά. Για παράδειγμα, το πνεύμα Banda αναφέρεται στη 
φυλή Banda του δυτικού Bahr al-Ghazal, στα σύνορα με το Κονγκό 
και την Κεντροαφρικανική Δημοκρατία, που συχνά ταυτίζεται με 
τους Azande· κάποια από τα τραγούδια των Banda μιλούν για τους 
Babinga, Ngurma και Zingiabah, που μπορούν να ταυτιστούν με μέλη 
της βασιλικής γενεαλογίας των Azande.13 Κατά τον ίδιο τρόπο, τα 
περισσότερα τραγούδια της tumbura περιγράφουν σκηνές από τον 
ιστορική εμπειρία των Sudani. Ιστορίες σκλαβιάς διαπλέκονται με 
αφηγήσεις κατακτήσεων και πολιτικών δολοπλοκιών, δημιουργώ-
ντας μια αποσπασματική και μυθοποιημένη εικόνα, που περιγράφει 
τους Sudani ως μία αδίκως υποδουλωμένη κοινωνική κατηγορία.14 
Μια τέτοια ιστορία, σε συνδυασμό με τα βιώματα τρωτότητας και 
αδικίας, εξακολουθεί να προβάλλεται σε όσους μετανάστες προέρ-
χονται από περιοχές που προσφέρονταν για κυνήγι σκλάβων κατά 
τον προηγούμενο αιώνα, και οι οποίοι τώρα κατοικούν σε μέρη όπου 
η λατρεία εξακολουθεί να τελείται. Παρά το γεγονός ότι πολλοί από 
τους μετανάστες δεν κατανοούν την ιστορία από τη σκοπιά των 
Sudani, εν τούτοις νιώθουν συμπάθεια για το συγκινησιακό τελε-
τουργικό κλίμα και για τον τρόπο με τον οποίο η λατρεία σχηματο-

12. Makris, 1994.
13. Στο ίδιο, 2000: 255κε· Evans-Pritchard, 1971: 270-1, 285.
14. Για τα τραγούδια της tumbura ως «αναπαραστάσεων του παρελθόντος», βλ. 

Tonkin, 1992.



158	 Γεράσιμος Μακρής

ποιείται γύρω από μία φαντασιακή κοινότητα υποτελών πληθυσμών. 
Από τα παραπάνω, μπορούμε εύκολα να συναγάγουμε ότι η κατοχή 
από το πνεύμα zar της tumbura συναρθρώνει όλες τις διαφορές ανά-
μεσα στους κυρίαρχους Άραβες και τους υποτελείς Sudani, αναπο-
δογυρίζοντας την ιστορική σχέση της υποδούλωσής τους. Ωστόσο, η 
κατοχή αυτή επιτελεί μία ακόμα λειτουργία. 

Η αραβική ηγεμονία επί των Sudani υπήρξε ταυτόχρονα πολιτι-
κή, οικονομική και πολιτισμική. Όταν οι σκλάβοι μεταφέρθηκαν στο 
Βορρά, οι τρόποι και τα πολιτισμικά τους χαρακτηριστικά εξισλαμί-
στηκαν και σταδιακά εξαραβίστηκαν. Τη μεταστροφή αυτή επιθυ-
μούσαν και οι ίδιοι οι σκλάβοι, διότι δημιουργούσε ένα κοινό πλαίσιο 
διαπραγμάτευσης ανάμεσα σ’ αυτούς και τους αφέντες τους.15 Υπ’ 
αυτήν την έννοια, αποτελούσε επίσης μία συνήθη πρακτική για τους 
απελεύθερους σκλάβους και τους απογόνους τους να υιοθετούν τη 
φυλετική ταυτότητα των πρώην αφεντικών τους. Παρόλα αυτά, οι 
εξισλαμισμένοι και εξαραβισμένοι σκλάβοι, μαζί με τους απογόνους 
τους και τους φτωχούς σύγχρονους μετανάστες από τις συγκεκριμέ-
νες περιοχές, μπορούν εύκολα να αναγνωριστούν, λόγω των χαρα-
κτηριστικών τους και του χρώματος του δέρματός τους· εξ ου και 
θεωρούνται «νόθοι» Άραβες και μουσουλμάνοι δεύτερης κατηγορί-
ας, μέσα σε μία κοινωνία που αισθάνεται περήφανη για την αραβική 
και ισλαμική της κληρονομιά. Η συμμετοχή στην tumbura αναδια-
μορφώνει αυτή τη σχέση εξουσίας. Αντιστρέφοντας συμβολικά τη 
σχέση Αράβων και Sudani όπως προανέφερα, η tumbura επιτρέπει 
στους πιστούς της να παρουσιάσουν τον εαυτό τους ως απογόνους 
του Αδάμ και της Εύας: όχι δηλαδή ως «ομιλούντα ζώα», αλλά ως 
ανθρώπους και γνήσιους μουσουλμάνους. Αυτό επιτυγχάνεται με 
την παρουσίαση της tumbura ως γνήσια ισλαμικής. Θα μπορούσαμε 
να προσεγγίσουμε σε τρία επίπεδα μία τέτοια αντίληψη. 

Κατ’ αρχάς, όλες οι τελετουργίες της tumbura ξεκινούν με (και 
διατρέχονται από) επικλήσεις στο Θεό, τον Προφήτη Μωάμεθ και 
σημαντικούς Σούφι αγίους. Δεύτερον, το ίδιο το πνεύμα συνδέεται 
με τον σεΐχη Abd al-Qadir al-Jilani της Qadiriyya, ενός σουφικού τάγ-
ματος που διάκειται φιλικά απέναντι στους μη-Άραβες υποτελείς.16 
Επιπλέον, η μύηση στη λατρεία, ο εορτασμός του Ραμαζανιού και 
των γενεθλίων του Προφήτη περιλαμβάνουν θυσίες στο όνομα του 

15. Cf Glassman, 1991.
16. Trimingham, 1983, Karrar, 1992.



	 Πνευματοληψία και Μαγεία στο Σύγχρονο Σουδάν	 159

σεΐχη. Σε αντίθεση μάλιστα με άλλες πνευματοληπτικές λατρείες (και 
με δεδομένο ότι οι πιστοί της tumbura, μετά τη μύησή τους, έχουν 
οριστικά και αμετάκλητα θεραπευθεί από την ασθένεια που προκα-
λεί το πνεύμα), ο Abd al-Qadir εξυψώνεται σε πηγή θείας ευλογίας 
(baraka), η οποία προσδίδει καινούργιο νόημα στην καθημερινή τους 
ζωή.17 Με άλλα λόγια, εάν η κατοχή από το πνεύμα zar οδηγεί τους 
ανθρώπους στην tumbura, όταν θεραπευθούν, αφοσιώνονται σ’ αυ-
τήν εφ’ όρου ζωής και θέτουν τον εαυτό τους υπό την αιγίδα του 
σεΐχη Abd al-Qadir al-Jilani. Θα άξιζε, τέλος, να επισημανθεί ότι σ’ 
αυτόν τον ιδιότυπο συνδυασμό πνευματοληψίας και σουφισμού, οι 
λειτουργοί της tumbura τονίζουν πάντοτε τους παράγοντες τελετουρ-
γικής ευταξίας και ισλαμικής ευσέβειας, οι οποίοι οφείλουν να τη-
ρούνται απαρέγκλιτα. Θυμίζοντας λοιπόν σουφικό τάγμα, η tumbura 
φαίνεται να ακολουθεί τη λογική του ηγεμονικού σουδανικού ισλα-
μικού λόγου, μολονότι αυτό δεν αναγνωρίζεται από τους Άραβες 
του Βορρά, εξαιτίας του μη-αραβικού υπόβαθρου των πιστών.

4. Οι μεταμορφώσεις της λατρείας

Την περίοδο 1980-2000, η tumbura γνώρισε σημαντική παρακμή. Οι 
εκατό κοινότητες της ευρύτερης περιοχής του Χαρτούμ μειώθηκαν 
στις είκοσι και, ενώ αρχικά η λατρεία απευθυνόταν και στα δύο 
φύλα, μετασχηματίστηκε σταδιακά σε γυναικεία λατρεία με τους 
άνδρες να υιοθετούν ευκολότερα την ηγεμονική αραβική ταυτότητα 
του Βορρά. Συνέβη όμως και κάτι ακόμη.

Είδαμε στις προηγούμενες σελίδες ότι το βασικό μειονέκτημα της 
tumbura στα μάτια των εξωτερικών της παρατηρητών ήταν το μη-
αραβικό της προφίλ και η σχέση της με τη δουλεία. Όπως προανέφε-
ρα, το τελευταίο της αυτό χαρακτηριστικό –η Sudani ταυτότητά της– 
έχει σταδιακά ελαχιστοποιηθεί. Την ίδια στιγμή, ενώ εξακολουθεί 
να θεραπεύει τις ασθένειες που προκαλούνται από το zar, τα τελευ-
ταία χρόνια η λατρεία θεραπεύει και προβλήματα που αποδίδονται 
στο irug –μία μορφή μαγείας την οποία μέχρι τώρα θεράπευαν μόνο 
μουσουλμάνοι μάγοι-θεραπευτές. Βέβαια το irug αποτελούσε πάντο-
τε εγγενές κομμάτι της tumbura, αλλά αφορούσε περισσότερο στον 
ανταγωνισμό μεταξύ των λειτουργών, και δεν θεωρούνταν ως αιτία 
ασθενειών για τις οποίες οι άνθρωποι προσέρχονταν στη λατρεία. 

17. Makris, 2007.



160	 Γεράσιμος Μακρής

Το irug μπορεί να είναι μία φυσική ουσία, όπως ένα ξύλο, ή ένα 
χαρτί με ξόρκια, το οποίο ο μάγος ή η μάγισσα κρύβει στο σπίτι τού 
θύματος, προκαλώντας αρρώστια ή δυστυχία. Χρησιμοποιώντας τις 
παραδοσιακές μεθόδους μαντείας –αυτές, δηλαδή, που τους επιτρέ-
πουν να εξακριβώσουν την κατοχή κάποιου από το zar– οι λειτουρ-
γοί της tumbura μπορούν να ανακαλύψουν το irug και να στρέψουν 
τη μαγεία στον πρωταίτιό τους. Λόγω της φήμης που απολαμβάνουν 
για τις συγκεκριμένες δεξιότητές τους, οι λειτουργοί με τις οποίες 
συνεργάστηκα μπορούν να προσελκύουν «πελάτες» όχι μόνο μετα-
ξύ των μη-Αράβων υποτελών (οι οποίοι παραδοσιακά συνδέονται 
με την tumbura λόγω των οικογενειακών τους ιστοριών ή του γεγο-
νότος ότι διαμένουν σε γειτονιές όπου εξασκείται η tumbura), αλλά 
και μεταξύ ανθρώπων αραβικής καταγωγής. Χωρίς αμφιβολία, οι 
άνθρωποι αυτοί έμαθαν για την tumbura από φήμες. Ανάμεσα στις 
περιπτώσεις που γνώρισα, υπήρξαν και τρεις Σαουδάραβες, οικογέ-
νειες Sudani από τo Port Sudan, ένας γιατρός από το Χαρτούμ, διά-
φοροι επαγγελματίες, ένα ζευγάρι παλιννοστούντων Sudani από τις 
ΗΠΑ κι ένας Νιγηριανός επιχειρηματίας. Ό,τι ήλκυσε στη λατρεία 
της tumbura ένα τόσο ετερόκλητο κοινό, το κοινωνικό προφίλ του 
οποίου δεν σχετίζεται καθ’ οιονδήποτε τρόπο με δουλεία ή με κα-
τώτερες κοινωνικές τάξεις, φαίνεται πως είναι η δυνατότητα της 
λατρείας να αντιμετωπίζει αποτελεσματικά κάθε κακοπροαίρετη 
επίθεση –κι αυτό, χωρίς ποτέ να τη συνδέει με το σκοτεινό σύμπαν 
της μαγείας. Πράγματι, τουλάχιστον στο επίπεδο της ρητορικής, οι 
λειτουργοί της tumbura ισχυρίζονται ότι καταπολεμούν τη μαγεία 
στο όνομα του Ισλάμ, όντας οι ίδιοι ευσεβείς μουσουλμάνοι. 

Πιο συγκεκριμένα, οι λειτουργοί της tumbura ισχυρίζονται ότι η 
tumbura είναι tughus, δηλαδή η παράδοσή τους, η οποία τους κληρο-
δοτήθηκε από τους πατέρες και τους παππούδες τους –όπως συμ-
βαίνει με όλες τις «αληθινές» σουδανικές παραδόσεις. Στην προκει-
μένη περίπτωση –και σε αντίθεση με αυτό που εγώ γνώρισα την πε-
ρίοδο 1980-2000– ο «παραδοσιακός» χαρακτήρας της tumbura υπο-
γραμμίζεται ανεξάρτητα από τη Sudani ταυτότητά της, ενώ η ισχύς 
της αποδίδεται στην άρρηκτη σχέση της με το Ισλάμ. Η tumbura δεν 
παρουσιάζεται τώρα ως μία λατρεία Sudani, αλλά ως μία παραδο-
σιακή σουδανική πρακτική, ανοιχτή σε όλους –και συνεκδοχικά, 
στους Άραβες– επειδή είναι ισλαμική. Και είναι ακριβώς αυτός ο 
«παραδοσιακός» –δηλαδή ο ισλαμικός– χαρακτήρας που επιτρέπει 
στους λειτουργούς της να υπογραμμίζουν ότι οι πιστοί της tumbura 



	 Πνευματοληψία και Μαγεία στο Σύγχρονο Σουδάν	 161

δεν πίνουν ποτέ, δεν λένε ψέματα, δεν καυγαδίζουν μεταξύ τους και 
είναι διατεθειμένοι ακόμα και να διακόψουν μια γιορτή προκειμέ-
νου να δώσουν τη δυνατότητα στους ανθρώπους να προσευχηθούν. 
Ανάλογες απόψεις εκφέρονταν πάντοτε. Ωστόσο, κατά τη διάρκεια 
της πρώτης γνωριμίας μου με την tumbura, η έμφαση δινόταν στη 
δύναμη του πνεύματος zar. Τώρα, σε μία περιρρέουσα ατμόσφαιρα 
πολύ περισσότερο ισλαμική, οι ενέργειες του πνεύματος έχουν πα-
ραγκωνισθεί, και η συζήτηση έχει μετατοπιστεί στη θεία δύναμη και 
την ευσέβεια των λειτουργών της λατρείας. Για μένα, ήταν συγκλο-
νιστική αλλαγή να παρατηρώ ότι οι πληροφορητές μου το 2010-12 
–λειτουργοί, αλλά και απλοί πιστοί– συζητούσαν με χαρακτηριστική 
ευγλωττία για το Θεό, την προσωπική ευσέβεια και την τελετουργι-
κή καθαρότητα, κάθε φορά που μου εξηγούσαν πώς διαχειρίζονταν 
την Α ή την Β περίπτωση, ή αναφέρονταν σε επιτίμια που δίδονταν 
σε περιπτώσεις χρηματισμού ή αγνωμοσύνης απέναντι στο Θεό και 
τη λατρεία. Ακόμα και η ίδια η θεραπεία καθυστερούσε μέχρις ότου 
διασφαλισθεί η αγνότητα του αρρώστου.

5. Ένας Αφρικανός οικείος

Μία τέτοια επίκληση του Ισλάμ έγινε για μένα ακόμα πιο παράδοξη, 
όταν διαπίστωσα ότι οι λειτουργοί της tumbura με τους οποίους συ-
νομιλούσα καταπολεμούν όλες τις μορφές της μαγείας με τη βοήθεια 
του πνεύματος Bandawi. Στο επίπεδο αυτό, και σύμφωνα πάντοτε με 
τους κανόνες του Ισλάμ, η ευσέβεια και η τελετουργική αγνότητα 
συνιστούν απαράβατες προϋποθέσεις για να κληθούν οι επικίνδυνες 
δυνάμεις του συμμάχου ή υπηρέτη πνεύματος. Μολονότι εξακολου-
θεί να περιγράφεται ως ένας μοχθηρός μαύρος ή ως θηριώδης κρο-
κόδειλος από το νοτιότερο Σουδάν, το πνεύμα Bandawi απολαμβάνει 
μία πρωτοφανή καινοτομία, σε σχέση με την τελευταία περίοδο της 
επιτόπιας έρευνάς μου: από ένα προσωπείο του πνεύματος zar της 
tumbura το οποίο λειτουργεί μέσα στο τελετουργικό τυπικό κυρίως 
όταν αφυπνίζεται από συγκεκριμένα τραγούδια, έχει μετεξελιχθεί σ’ 
έναν ελεύθερο μεσάζοντα ο οποίος λειτουργεί ως σύμμαχος ή υπηρέ-
της της σεΐχη –όπως περίπου ο οικείος ενός κλασσικού μάγου. 

Σε σχέση με το ισλαμικό προφίλ του Bandawi, οι νέες αυτές εξε-
λίξεις –η υπερίσχυση προβλημάτων που σχετίζονται με το irug και η 
αυτονομία του Bendawi– είναι σημαντικές για δύο λόγους: πρώτον, τα 
ισλαμικά διαπιστευτήρια της λατρείας ως παράγοντα ικανού να κατα-



162	 Γεράσιμος Μακρής

πολεμήσει το irug αναγνωρίζονται δεόντως, ενώ, παράλληλα, η μαγική 
ισχύς της λατρείας υπογραμμίζεται περαιτέρω, μέσω της διασύνδεσής 
της με τη δύναμη του Αφρικανού Άλλου. Αυτό που προκύπτει είναι 
μια κατάφαση της δύναμης της λατρείας διαμέσου μιας έμμεσης ανα-
φοράς στην ετερότητά της –μολονότι η τελευταία υποτάσσεται οπωσ-
δήποτε στο ισλαμικό προφίλ της λατρείας. Στην προκειμένη περίπτωση 
έχουμε να κάνουμε για ακόμα μία φορά με μία περίεργη αντανάκλαση 
της σουδανικής πολιτικής της ταυτότητας και της διάκρισης μεταξύ 
Αράβων και Sudani, στην οποία αναφέρθηκα προοιμιακά. Λέω «περί-
εργη», διότι σε μία περίοδο που η tumbura απεμπολεί σχεδόν τον Sudani 
χαρακτήρα της επισείοντας ένα παραδοσιακά ισλαμικό πρόσωπο, ο 
τελευταίος αναδύεται ξανά με τη μορφή του τρομερού Αφρικανού 
Bandawi, ο οποίος, όμως, τώρα εξημερώνεται για να τεθεί στην υπηρε-
σία των άψογων μουσουλμάνων λειτουργών της. 

Δεύτερον, στην καινούργια μορφή της, οι «πελάτες» της σεΐχη 
διατηρούν την ανεξαρτησία τους έναντι της λατρευτικής ομάδας. 
Οπωσδήποτε πρέπει να «κάνουν κάτι» για την tumbura –για παρά-
δειγμα, να πληρώσουν– αλλά δεν απαιτείται απ’ αυτούς κάποια μύ-
ηση, όπως συνέβαινε στο παρελθόν. Άραγε οι συγκεκριμένοι «πε-
λάτες» θεωρείται ότι κατέχονται από το πνεύμα ή όχι; Η μοναδική 
έντιμη απάντηση που θα μπορούσα να δώσω στο ερώτημα αυτό είναι 
ότι, πραγματικά, δεν γνωρίζω. Και γι’ αυτόν ακριβώς το λόγο, αντι-
λαμβάνομαι ότι η εικόνα που προσπαθώ εδώ να συνθέσω παραμένει 
εξαιρετικά συγκεχυμένη –ίσως διότι η λατρεία διέρχεται μία σειρά 
μετασχηματισμών οι οποίοι δεν έχουν ακόμα αποκρυσταλλωθεί. Σε 
έσχατη ανάλυση, η κατοχή από το πνεύμα zar βρισκόταν πάντοτε 
στο επίκεντρο όλων των πρακτικών του «συνδρόμου» της λατρείας 
zar. Θα αποτελούσε ένα είδος κβαντικού άλματος, εάν οι πιστοί το 
απέκλειαν ξαφνικά από το λόγο τους. Μπορεί πρακτικά να έχει πα-
ραγκωνισθεί, όμως, όλες οι μαντικές και θεραπευτικές δυνάμεις της 
tumbura συμπλέκονται άρρηκτα με το πνεύμα αυτό. Θα τολμούσα 
να ισχυριστώ ότι ακόμα και ο ίδιος ο όρος «zar» χρησιμοποιείται με 
εξαιρετική φειδώ σήμερα –μολονότι αναγνωρίζω ότι ένας τέτοιος 
ισχυρισμός απαιτεί οπωσδήποτε επιτόπια επαλήθευση. 

Μπαίνει κανείς στον πειρασμό να συσχετίσει τη συγκρότηση ατο-
μικών σχέσεων στο πλαίσιο του μαγικού σύμπαντος της tumbura με 
τη δυσχερή οικονομική κατάσταση την οποία αντιμετωπίζει η με-
γάλη πλειονότητα των Sudani, αλλά και όλων των Σουδανών, στο 
ευρύτερο γεωγραφικό διαμέρισμα του Χαρτούμ, εξαιτίας της νεοφι-



	 Πνευματοληψία και Μαγεία στο Σύγχρονο Σουδάν	 163

λελεύθερης οικονομίας και της απορρύθμισης της αγοράς την οποία 
περιέγραψα σε προηγούμενη ενότητα. Ένας τέτοιος συσχετισμός 
θα μπορούσε να επικυρωθεί εάν επικεντρωθούμε στο συγκεκριμένο 
τύπο προβλημάτων και προσωπικών δυσκολιών που διαχειρίζονται 
οι λειτουργοί της tumbura με τη βοήθεια του Bandawi: την εργασιακή 
ανασφάλεια και τα ταξίδια στο εξωτερικό. Και οι τρεις σεΐχηδες με 
τις οποίες συνεργάστηκα επιβεβαίωσαν την τεράστια σημασία των 
δύο αυτών παραγόντων. Ο «πελάτης» προσεγγίζει τη σεΐχη ανεξάρ-
τητα από την υπόλοιπη κοινότητα, της εξηγεί το πρόβλημά του και, 
μετά από λίγες μέρες, παραλαμβάνει εντολές τις οποίες η σεΐχης είδε 
στον ύπνο της. Μεταξύ των διαφόρων περιπτώσεων που κατέγρα-
ψα, ήταν και μία ενός μηχανικού με μεγάλη εμπειρία στη Λιβύη, ο 
οποίος έχασε τη δουλειά του και επέστρεψε στο Χαρτούμ. Η σεΐ-
χης κατάφερε να του βρει δουλειά σε μία πετρελαϊκή εταιρεία στις 
πετρελαιοπηγές του Heglig. Άλλη μία περίπτωση, ήταν αυτή ενός 
«διευθυντή» μιας εταιρείας, ο οποίος φοβόταν ότι θα απολυθεί. Ο 
Bandawi όχι μόνο τον βοήθησε, αλλά εκφόβισε ορισμένους συναδέλ-
φους του, με την εμφάνισή του ως κροκόδειλου – κι έτσι, κατά έναν 
θαυμαστό τρόπο, το όνομά του διαγράφηκε από τη λίστα των υπαλ-
λήλων που επρόκειτο να απολυθούν. Οι πληροφορητές μου με επιβε-
βαίωσαν ότι μέχρι σήμερα ο συγκεκριμένος υπάλληλος επισκέπτεται 
«το δέντρο των Banda» πηγαίνοντας στη δουλειά του. Πρόκειται για 
ένα δέντρο στη γειτονιά Burri του Χαρτούμ, στο οποίο οι πιστοί της 
tumbura πιστεύουν ότι ζει το πνεύμα Bandawi με τη μορφή ενός φι-
διού, το οποίο και διαρκώς ταΐζουν με σπονδές γάλακτος.

6. Επίλογος

Οι παραπάνω περιπτώσεις μετατοπίζουν την έμφαση από την 
tumbura ως πρακτική, η οποία επέτρεπε σε υποτελείς Sudani να συ-
γκροτήσουν μια θετική ταυτότητα μπροστά στην αδυσώπητη εχθρό-
τητα των κατοίκων του αραβικού Βορρά, σε μια πρακτική που φέρ-
νει στην επιφάνεια ανταγωνισμούς ανθρώπων εγκλωβισμένων σε 
ανταγωνιστικές σχέσεις, μέσα στο πλαίσιο του επιθετικού ισλαμικού 
νεοφιλελευθερισμού.18

Τα εθνογραφικά αυτά δεδομένα, συγκεντρωμένα στα τέσσερα 
τελευταία ερευνητικά μου ταξίδια στο Σουδάν κατά το 2010-13, δεί-

18. Cf Ortner, 1995: 176-7.



164	 Γεράσιμος Μακρής

χνουν την απόσταση που έπρεπε να διανύσει η tumbura προκειμένου 
να ανταποκριθεί στις ανάγκες ενός τεράστιου αριθμού ανθρώπων, 
περιλαμβανομένων όχι μόνων εθνικά υποτελών όπως στο παρελθόν, 
αλλά και κατοίκων του Βορρά –πλην όμως, όλων τους θυμάτων της 
σουδανικής οικονομικής δυστοπίας και των διεφθαρμένων κυβερ-
νητικών της τακτικών.

Βιβλιογραφία

Abdel Ati, 2011, City limits: urbanisation and vulnerability in the Sudan.
Abdin Hasan, nd, Early Sudanese nationalism: 1919-1925, Khartoum, Khartoum University 

Press.
Ahmad al-Awad Muhammad, nd, Sudan Defense Force: origins and role, 1925-1955, Khar-

toum, Institute of African and Asian Studies.
Ali, A.A.G., 2006, The challenges of poverty reduction in post-conflict Sudan, Khartoum, Arab 

Planning Institute.
Awad M.H., 1999, «Poverty in Sudan: anatomy and prognosis», University of Khartoum, 

mimeo.
Boddy J., 1989, Wombs and alien spirits, Madison, The University of Winsconsin Press.
Boddy J., 1994, «Spirit possession revisited: beyond instrumentality», Annual Revue of Anthro-

pology, 23, pp. 407-434.
Brinkman I., de Bruijn M., Bilal H., 2009, «Mobile phone, “modernity” and change in Khar-

toum, Sudan», in de Bruijn, Nyamnjoh F., M. and Brinkman I. (eds), Mobile phones: the 
new talking drums of everyday Africa, Leiden, Africa Studies Centre.

Constantinides P., 1977, «Ill at ease and sick at heart: symbolic behaviour in a Sudanese heal-
ing cult», in I. Lewis (ed.), Symbols and sentiments: cross cultural studies in symbolism, 
London, Academic Press, pp. 61-84.

Constantinides P., 1979, «Women’s spirit possession and urban adaptation in the Muslim north-
ern Sudan», in Caplan A. P. and Burja J. (eds), Women united, women divided, Blooming-
ton, Indiana University Press, pp. 185-205.

Constantinides P., 1991, «The history of zar in the Sudan: theories of origin, recorded observa-
tion and oral tradition», in Lewis I. M., Ahmed el-Safi and Sayyid Hurreiz (eds), Women’s 
medicine: The zar-bori cult in Africa and beyond, Edinburgh, Edinburgh University Press, 
pp. 83-99. 

Dagdeviren H., 2006, «Revisiting privatization in the context of poverty alleviation: the case of 
Sudan», Journal of International Development, 18, pp. 469-88.

Daly M., 1988, Empire on the Nile: The Anglo-Egyptian Sudan, 1898-1934, Cambridge, Cam-
bridge University Press.

Daly M., 1991, Imperial Sudan: The Anglo-Egyptian Condominium, 1934-1956, Cambridge, 
Cambridge University Press.

Evans-Pritchard E, 1971, The Azande: history and political institutions, Oxford, Clarendon 
Press.

Ewald J., 1990, Soldiers, traders and slaves: state formation and economic transformation in 
the Greater Nile Valley, 1770-1885, Madison, the University of Wisconsin Press.



	 Πνευματοληψία και Μαγεία στο Σύγχρονο Σουδάν	 165

Glassman J., 1991, «The bondsman’s new clothes: the contradictory consciousness of slave 
resistance on the Swahili Coast», Journal of African History, 32, pp. 277-312.

Green E., 2011, «Decentralization and political opposition in contemporary Africa: evidence 
from Sudan and Ethiopia», Democratization, 18 (6).

Hale S., 1996, Gender politics in Sudan: Islamism, socialism and the state, Boulder, Westview 
Press.

Lale S., 1997, «The women of Sudan’s National Islamic Front», Beinin J. and Stork J. (eds), 
Political Islam: essays from Middle East Report, London, I. B. Tauris, pp. 234-49.

Hargey T., 1981, The suppression of slavery in the Sudan: 1898-1939, Unpublished PhD Thesis, 
St. Anthony’s College, Oxford.

Hasan Yusuf Fadl, 1967, The Arabs and the Sudan from the seventh to the early sixteenth cen-
tury, Edinburgh, Edinburgh University Press.

Hearn B., Piesse J., Strange R., 2010, «Islamic finance and market segmentation: implications 
for the cost of capital», International Business Review, 815.

Hearn B., Piesse J., Strange R., 2011, «The role of the stock market in the provision of Islamic 
development finance: evidence from Sudan», JEL classifications: N25 O16 P45.

Hill R., Hogg P., 1995, A black corpse d’elite. An Egyptian Sudanese conscript battalion with 
the French army in Mexico, 1863-1867, and its survivors in subsequent African history, 
East Lansing, Michigan State University Press.

Hirschkind Ch., 2001, «The ethics of listening: cassette-sermon audition in contemporary 
Egypt», American Ethnologist, 28(3), pp. 623-49.

Holt P. M., 1977, The Mahdist state in the Sudan, Nairobi, Oxford University Press.
James W., 1980, «From aboriginal to frontier society in western Ethiopia», in Donham D. L. and 

James W. (eds), Working papers on society and history in imperial Ethiopia: The southern 
periphery from 1880 to 1974, Cambridge, Cambridge University Press.

James W., 1986, «Lifelines: exchange marriage among the Gumuz», in Donham D. L. and 
James W. (eds), The southern marches of imperial Ethiopia: essays in history and social 
anthropology, Cambridge, Cambridge University Press, pp. 119-47.

Johnson D., 1988, «Sudanese military slavery from the 18th to the 20th century», in Archer, L. 
(ed.), Slavery and other forms of unfree labour, London, Routledge, pp. 130-41.

Johnson D., 1989, «The structure of a legacy: military slavery in northeast Africa», Ethnohis-
tory, 36(1), pp. 72-88.

Johnson D., 2003, The root causes of Sudan’s civil wars, Oxford, James Currey.
Jok J. M., 2001, War and slavery in the Sudan, Philadelphia, University of Pennsylvania Press.
Karrar Ali Salih, 1992, The Sufi brotherhoods in the Sudan. London, C. Hurst and Co.
Kapteijns L., 1985, Mahdist faith and Sudanic tradition, Leiden, Monographs from the African 

Studies Centre, KPI.
Kolinek J., 2010, Oil and development in Sudan, NPRE 480.
Large D., 2008, «Sudan’s foreign relations with Asia: China and the politics of “looking East’», 

ISS Paper 158.
Large D., 2009, «China’s Sudan engagement: changing northern and southern political trajecto-

ries in peace and war», in The China Quarterly, doi:10.1017/S0305741009990129
Mahmood S., 2001, «Feminist theory, embodiment, and the docile agent: some reflections on 

the Egyptian islamic revival», Cultural Anthropology, 16(2), pp. 202-36.
Makris G., 1994, «Creating history: a case from the Sudan», Sudanic Africa, 5, pp. 111-48.
Makris G., 2000, Changing masters: spirit possession and identity construction among slave 

descendants and other subalterns in the Sudan, Evanston, Northwestern University Press.



166	 Γεράσιμος Μακρής

Makris G., 2007, Islam in the Middle East: a living tradition, Malden, Blackwell.
Manger L., 1992, «From slave to citizen: processes of cultural change among the Lafofa Nuba 

of central Sudan», in Gronhaug R., Henriksen G. and Haaland G. (eds), The ecology of 
choice and symbol: essays in the honour of Fredrik Barth, Bergen, Alma Mater Forlag.

Manger L., 1994, From the mountains to the plains: the integration of the Lafofa Nuba in the 
Sudanese society, Uppsala, Nordiska Afrikainstitutet.

Martin P. F., 1970, The Sudan in evolution, New York, Negro Universities Press.
McHugh N., 1994, Holymen of the Blue Nile, Evanston, Northwestern University Press.
Mernissi F., 1987, Beyond the veil: male-female dynamic in a modern Muslim society, Cam-

bridge, Mass, Shenkman.
Mernissi F., 1988, «Muslim women and fundamentalism», Middle East Report, 18(4), pp. 8-11.
Musa Abdu Mukhtar, 2010, «Marginalization and ethnicization in the Sudan: how the elite 

failed to stabilize a diverse country», Contemporary Arab Affairs. 3(4), pp. 551-562.
Nour Samia Satti Osman Mohamed, 2009, «The Impact of China-Africa aid relations: the case 

of Sudan», Unpublished report for the African Economic Research Consortium (AERC) 
Collaborative Research Project on The impact of China-Africa economic relations, January-
August.

Nour Samia Satti Osman Mohamed, 2011a, «Assessment of effectiveness of China aid in fi-
nancing development in Sudan», UNU-MERIT Working Papers, 2011-006.

Nour Samia Satti Osman Mohamed, 2011b, «Assessment of the impacts of oil: opportunities and 
challenges for economic development in Sudan», UNU-MERIT Working Papers, 2011-006.

O’Fahey S. R., 1973, State and society in Dar Fur, New York, St. Martin’s Press.
O’Fahey S. R., 1980, «Slavery and the slave trade in Dar Fur», Journal of African History, 

xiv(1), pp. 29-43.
O’Fahey S. R., 1983, «The question of slavery in the Sudan», Slaveri og Avvikling I Kompara-

tivt Perspectiv, Trondheim, pp. 235-49.
Ortner S., 1995, «Resistance and the problem of ethnographic refusal», Society for Comparative 

Study of Society and History, 37(1).
Pedersen J. W., 2011, «Making sense of a thorny separation: considering the political economy 

as art of the final implementation of the Comprehensive Peace Agreement (CPA) and be-
yond», polity.org.za.

Peterman A., 1941, «Travels in the Sudan in the Sixties», Sudan Notes and Records, xxiv, pp. 
145-79.

Prunier G., 2005, Darfur: The Ambiguous genocide, London, Hurst.
Robinson J. A., 2009, «The political economy of inequality», Working Paper 493, Economic 

Research Forum, Khartoum.
Salih S. H., 2004, Sudanese oil: the story of the struggle of a nation, Khartoum, Sudan Currency 

Printing Press Company Ltd.
Santandrea P. S., 1957, «Sanusi, ruler of Dar Banda and Dar Kuti, in the history of Bahr al-

Ghazal», Sudan Notes and Records, xxxviii, pp. 150-5. 
Seligman C. G., Seligman B. Z., 1932, Pagan tribes of the Nilotic Sudan, London, Routledge 

and Sons Ltd.
Sidahmed A.S., 1995, «Mosque and state in Sudan», in MEI, 19-20.
Slatin R. C., 1896, Fire and sword in the Sudan: a personal narrative of fighting and serving the 

Dervishes, 1879-1895, London, Edward Arnold.
Soederberg S., 2008, «The marketisation of social justice: the case of the Sudan divestment 

campaign», a paper prepared for the Annual Meeting of the Canadian Political Science As-
sociation, University of British Columbia, Vancouver, BC. 4-6 June.



	 Πνευματοληψία και Μαγεία στο Σύγχρονο Σουδάν	 167

Spaulding J., 1985, The heroic Age in Sinnar, East Lansing, Michigan State University African 
Studies Center.

Stevenson R. C., 1984, The Nuba people of Kordofan province: an ethnographic survey, Khar-
toum, Graduate College Publications.

Suliman Osman, 2007, «Current privatization policy in Sudan», Policy Brief, 52, William Da-
vidson Institute.

Thomas D. P., 2011, «Bridging research across the subfields of international relations and com-
parative politics: the case of a secessionist movement in southern Sudan», African Journal 
of Political Science and International Relations, 5(2), pp. 52-60.

Tonkin E., 1992, Narrating our pasts, Cambridge, Cambridge University Press.
Tønnessen L., 2010, «Is Islam a threshold for escape or an insurmountable Barrier? Women 

bargaining with patriarchy in post-Islamist Sudan», Comparative Studies of South Asia, 
Africa and the Middle East, 30(3), pp. 583-94.

Trimingham J. S., 1983, Islam in the Sudan, Oxford, Oxford University Press.
Verhoeven H. and Patey L. A., 2011, «Sudan’s Islamists and the post-oil era: Washington’s Role 

after Southern Secession», Middle East Policy, 18(3), pp. 133-43.
Wingate F. R., 1968, Ten years’ captivity in the Mahdi’s camp: 1882-1992, From the original 

manuscripts of Father Joseph Orhwalder, London, Sampson Low, Marston and Co.
Yongo-Bure, 2007, Economic development of southern Sudan, Lanham, University Press of 

America.
Young T., 2009, «The price of Sudanese politics: violence and Khartoum’s economic agenda», 

Undergraduate Research Journal at UCCS, 2(3), pp. 14-8.





Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 169-184

Elena Tzelepis* 

Dis-placing the world: Nomadic politics 
in Mona Hatoum’s living cartographies 

of passages

Abstract

The present essay draws from contemporary art and particularly from the art of 
the diasporic artist Mona Hatoum. Hers is an art about a corporeal subjectivity 
attuned to a living cartography of passages between Palestine, Lebanon, and Eng-
land. I explore her art work with intersecting cartographies and corporealities, by 
focusing on her artistic gestures of displacing established notions of “home” and 
the “world”, in all their gendered implications. I try to unravel the ways in which 
Mona Hatoum keeps us on the alert for the hierarchies of false and abstract uni-
versalism, while, at the same time, keeps open the promise (and the question) for 
the potential subversiveness of “foreignness” and “belonging”. 

Keywords: Nomadic politics, postcolonial and feminist art, embodied po-
litical subjectivities

1. INTRODUCTION

Mona Hatoum’s avant-garde installations, performances, videos, and 
sculptures are marked by a bodily and sensible unconventionality, as 
well as an unsettling political engagement with questions of borders and 
boundaries, exile and belonging, displacement and emplacement. In this 
essay, I am looking into Hatoum’s art in order to rethink modes of be-
longing and exile in relation to feminist political practice. I am particu-
larly interested in the specific ways the artist enacts belonging not as a 
static site of comfort and territorial being or being-together, but rather 

* Fellow in the Center for Advanced Study, Sofia.



170	 Elena Tzelepis

as a deterritorialized and discomforting performativity through which 
borders and bodies are displaced. I would like to argue that for Hatoum 
belonging does not invoke a spatial ontology of homely (re-)location but 
rather a mobile embodied materiality through which borders are con-
stantly re-located, re-collected, and re-embodied. Hatoum’s art-making 
occurs in transit and in creating new ways of relating, passing through, 
and moving on. It provides a wide-ranging perspective of a situated and 
interstitial body in performance, whereby a politics of location with no 
fixed points and no road-signs is intertwined with a politics of relational-
ity with no centered identities. This is about a sensibility and subjectivity 
attuned to a living cartography of passages. 

Hatoum was born in exile in Beirut, Lebanon, in 1952, of Palestinian 
parents who were forcibly dispossessed of their households and sources 
of livelihood when they fled to Lebanon as the Arab-Israeli war in 1948 
was getting close to their home in Haifa. Growing up in Beirut, she was 
cast as the pariah, the Palestinian Arab and stateless exile with neither 
a Lebanese national identity card nor Palestinian citizenship documents 
but with a British passport due to her father’s long period of employment 
as a civil servant, he was the director of customs, in Palestine under the 
British Mandate – all those who worked for the British government in 
Palestine were given the opportunity to become British Citizens as their 
Palestinian identity cards were no longer valid. She attended French 
school and so her childhood was immersed in two different languages, 
the Arabic lived and the French learned. She was exiled for a second 
time, when, as she was visiting London in her twenties, the Lebanese 
civil war erupted in 1975. Stranded in London, she would watch Leba-
non being torn apart with her family members living in homes very close 
to the Green Line and abruptly finding each other on the opposite sides 
of the divide. Even though London was supposed to be a short visit 
for her, England eventually became a new homeland where the artist 
studied and still lives and works. Hatoum’s nomadism of art-making is 
combined with her exilic and diasporic cartographies which Arabic lan-
guage describes so precisely: al manfa for her exile and al shitat for her 
diasporic scattering.1 And so drawing on the historical specificities that 
inform her art of mobility, I would like to ask here: does exile change 
the notion of topos/place or does it produce another place? Is exile a 
perennial non-place, an out-of-place, a utopian place, or does it actively 

1. For a discussion of the notions al manfa and al shitat, see Butler, 2012: 208. 



	 Dis-placing the world	 171

Mona Hatoum, Present Tense, soap and glass beads installation, Anadiel Gallery, 
Jerusalem 1996 (4.5 x 241 x 299 cm), courtesy: White Cube, London, and Anadiel 
Gallery, Jerusalem.

Mona Hatoum, Present Tense, detail, soap and glass beads installation, Anadiel 
Gallery, Jerusalem 1996 (4.5 x 241 x 299 cm), courtesy: White Cube, London, and 
Anadiel Gallery, Jerusalem.



172	 Elena Tzelepis

participate in an ontology of place? Is there an exile that unsettles the 
metaphysics of place? And perhaps more significantly: to what extent is 
this kind of reflection affected by the struggle of those without a place 
of their own? 

Hatoum visited Palestine for the first time in 1996 during an artist 
residency in Anadiel gallery, a deteriorating space which was previously 
used as a book binding business in a working-class neighborhood in the 
northwestern old part of Jerusalem. In that gallery, she created the floor 
installation “Present Tense”, a grid composed of 2,200 squared soap bars 
from the infamous Nablus factory which, while it was still in operation 
during Hatoum’s residence, was ultimately shut down by Israeli forces. 
Into the transient underlying structure of this local olive oil soap pro-
duced by traditional Palestinian methods, she outlined, with minute red 
glass beads, the borders of the disjointed and isolated zones carved out 
by the historic Palestine and intended to be the future Palestinian state 
according to the 1993 Oslo accords. As the historicity of the Palestinian 
dispossession is constantly being disavowed, Hatoum intervenes with 
a “home-made” map whose mnemonic scent evokes Palestine’s history 
and culture. As spatialized relations of power are played out at the ex-
pense of Palestine’s human geography, she seeks, as she characteristi-
cally said in a conversation with a viewer during her exhibition at the 
gallery, to wash up her hands of this matter with this soap. The title “Pre-
sent Tense”, but also the very materiality of the installation, addresses 
the ambivalence of both a state of tension and suspense and action in the 
present time. What grammar of belonging might be produced, then, by 
an ongoing disavowal of rights of belonging? What sense of temporal-
ity is enacted in this context of spectral belonging and unbelonging? 
In Judith Butler’s words: “[…] [The] disenfranchisement of rights of 
belonging to Palestine is not overcome by the achievement of rights 
and citizenship for Palestinians elsewhere. It persists, haunting that new 
sense of belonging; remaining unaddressed as a global injustice, both 
historic and contemporary, that is, an ongoing catastrophe” (2012: 213).

2. NOMADIC SUBJECTIVITIES AND THEIR POLITICAL PROMISE

In her theorization of the nomadic subject, the feminist philosopher Rosi 
Braidotti understands the nomadic subject as a non-unitary subject of 
contradictory belongings and multiple becomings, but also one which is 
historically and geopolitically situated and embodied. New nomadic be-



	 Dis-placing the world	 173

comings are enabled when identities are detached from a place. Hybrid, 
heterogeneous and multilayered, nomadic subjects resist normalizing 
divisions between “center” and “periphery.” They are self-reflexive and 
“not parasitic upon a process of metaphorization of ‘others’” (Braidotti, 
2011: 11). Instead they challenge hegemonic subject formations from 
within. For Braidotti, nomadic subjectivity addresses the need to desta-
bilize the dominant subject positions of the “center” as the emblematic 
site of all fantasies of origination. The self-reflexivity and agency of 
nomadic subjects is not akin to an individual activity, but rather an inter-
active and intersecting collective process based on social interrelations 
and mutual exposure. 

Judith Butler’s theorization of gender performativity and transforma-
tive agency might also enable us here to capture the potentiality of such 
nomadic subjectivity to interrupt the normative standards of belonging. 
According to this rendition of gender performativity, all subjectivity 
is compulsively involved in acts of “approximating” idealized social 
norms. Subjects are interpellated by these subjectivating phantasmatic 
ideals as they try reflexively to appropriate them and respond to their 
demanding call; being also the constitutors, subjects incorporate and 
bring into being the “sedimented norms” that discursively form them. If 
incorporation is to be understood as an incomplete and unattainable ma-
terialization of the phantasmatic ideals of belonging, can we think of the 
body as the medium of the spectral finitude and futurity of the performa-
tive? Hatoum’s work raises the question of how we might rethink and 
re-activate gender performativity from the position of the postcolonial. 
In this perspective, questions of race, diasporic culture, mobility, exile, 
and ethics of affiliation intersect configurations of gender, sexuality, and 
social alliances. 

Hatoum’s work provides a suitable occasion for rethinking the disjunc-
tive temporalities at the heart of performative agency as responsiveness 
to the persistent eventualities of normative emplacement and displace-
ment. As a figure of exile, whose topos of performative engagement is 
simultaneously within and against the power and knowledge apparatuses 
that produce the division of “east” and “west,” Hatoum has been moving 
across countries and languages, semiotic systems and cultural signs. She 
has lived, in Edward Said’s words, a “nomadic, decentered, contrapuntal 
[life]; but no sooner does one get accustomed to it then its unsettling 
force erupts anew” (2002: 149). To be extra-territorial, multi-local, and 
culturally heterogeneous also means that she has experienced the most 



174	 Elena Tzelepis

violent history and political conflicts intruding in the intimate quarters 
of her life. For wanderers like her the borders between home and the 
world are blurred; their psychic agonies are interconnected to wretched 
social realities and world politics. These in-between, indeterminate, af-
fective spaces of here and there, of past and present, of difference and 
identity, of unsettledness and reclamation, allow for modes of living 
across temporal and spatial distance and in close proximity with alterity. 
It is in these interstices that nomadic subjectivities with transformative 
agency emerge, producing other spaces of signifying, commemorating, 
and contesting. And “it is in the emergence of the interstices -the over-
lap and displacement of domains of difference- that the intersubjective 
and collective experiences of nationness, community interest, or cul-
tural values are negotiated” (Bhabha, 1994: 2, original italics). Hatoum’s 
art provides representations for the nomadic subjects in their shared but 

also conflictual processes of 
reimagining the community, 
thus resonating with Homi 
Bhabha’s questioning about 
the incommensurable mean-
ings at the heart of community 
claims related to shared histo-
ries of dispossession: “How 
do strategies of representation 
or empowerment come to be 
formulated in the competing 
claims of communities where, 
despite shared histories of 
depravation and discrimina-
tion, the exchange of values, 
meanings, priorities may not 
always be collaborative and 
dialogical, but may be pro-
foundly antagonistic, conflict-
ual, and even incommensura-
ble?” (1994: 2). 

In her work entitled “Kef-
fieh” (1993-1999), made of 
cotton fabric and human hair, 
Hatoum (mis)appropriates the 

Mona Hatoum, Keffieh, 1993-1999, human 
hair on cotton fabric (120 x 120 cm), photo: 
Agostino Osio, courtesy: Fondazione 
Querini Stampalia, Venice.



	 Dis-placing the world	 175

disembodied modernist grid of representation, in order to create her own 
version of Keffieh, the scarf that, usually worn by men, has become the 
symbol of the Palestinian struggle for freedom. Significantly, she started 
working on the piece the year that the Oslo accords were signed. More 
specifically, for the purposes of that work, she had the traditional fish-
net pattern on the cloth embroidered with women’s black hair. The hair 
sticks out from the border-frame of the Keffieh. The artist thus manages 
to weave a tactile piece that is “an abject and precarious web of human 
tissue” (Mansoor, 2010: 49). As weaving is typically considered a femi-
nine practice in the conventional division of labor, weaving women’s 
hair in a Keffieh adds a dissonant voice, or an inappropriate enunciative 
site, to the unifying discourse of the struggle of freedom and its gen-
dered strategies of representation. Of bodily fiber and out of its body, 
the uncontrollable materiality of hair trespasses and breaks the architec-
tonics of the male resistance symbol. Women have been deprived from 
political action and the public space of the struggle for the Palestinian 
state yet to come. If the keffieh’s border is intruded or broken, then what 
kinds of spaces are opened up for feminist agency? 

In contaminating the maleness of “Keffieh” with fragments of female 
hair, I would like to suggest, Hatoum does not merely create an op-
position between patriarchy and subjugated womanhood. The victim’s 
discourse that focuses on objectification reinscribes the sexual politics 
it seeks to undermine by establishing an illusory antithesis of desiring 
male subjectivity and desired (or, undesired) female objectivity. Subject 
and object are not to be theorized as antithetical structures, however, but 
rather as positions reciprocally immersed, determined by heteronomous 
power relations that include class, race, gender, and sexuality. A fruitful 
way to confront the implications of the division between subject and 
object for capturing materialities that matter would be through provok-
ing the question of the abject –neither subject nor object. Drawing on 
anthropologist Mary Douglas’s groundbreaking analysis of purity and 
defilement,2 Kristeva delineates in her book Powers of Horror: An Es-
say on Abjection the abject as the remnant of materiality that calls into 
question the borders and limits demanded by the symbolic as that which 
establishes a threatening precariousness and ambiguity in the subject’s 
constitution of self and identity. “We may call it a border; abjection is 

2. In her book Purity and danger: An analysis of the concept of pollution and taboo, 1966, 
New York, NY, Routledge Classics.



176	 Elena Tzelepis

above all ambiguity”, writes Kristeva (1984: 9). Neither subject nor ob-
ject, neither inside nor outside the body, the abject is the terrifying and 
contaminating “matter out of place” that is jettisoned out of the bounda-
ries of the symbolic order; it is quintessentially rendered “Other” and 
cannot be assimilated. It is extended beyond what is conventionally pos-
sible and thinkable. It is disavowed and expelled from social rational-
ity, discharged as excrement, and declared to be a non-object of desire. 
The abject “fascinates desire, which, nevertheless, does not let itself be 
seduced. Apprehensive, desire turns aside; sickened it rejects” (1982: 
1). To put it differently, the boundary-constituting taboo that Kristeva 
calls abjection attests to the construction of the culturally intelligible 
speaking subject through expulsion and repulsion. To return to “Kef-
fieh”: women are constitutively the ideological boundary of the national 
body politic; their exclusion is needed for the formation of the public 
political sphere of desiring and active male subjects. In representing the 
female body as abject, Hatoum calls for a relation to women and their 
struggles as that which remains other but also as that which is to come in 
ways unanticipated and inappropriable. 

In a different but related vein, Hatoum’s uncanny textility in “Kef-
fieh” resonates with the cultural performance of Muslim women’s veil-
ing, a multilayered practice complexly associated with sexuality and so-
cial status. Hatoum accentuates sexual difference as particularized and 
localized. “Women” are not a universal and homogeneous category of 
anatomy and shared oppression, but, instead they are situated within a 
historical and geopolitical context. Importantly, Keffieh’s corporeality, 
alludes to a difference or dissonance in culture and power, which intro-
duces a caesura into the discursive space of belonging and its gendered 
modalities of authorization. “Keffieh” comments thus on the transforma-
tion of female veiling into a typical mode of Western orientalist phan-
tasizing of Middle East as seductive and dangerously mysterious, in its 
supposedly non-secular and non-modern essence. Further, it unsettles 
western rhetorics of veiling that work to signify Muslim women as per-
ennially victimized and in need of compassion and salvage. 

In this work, however, the sign fails to represent its referent as the 
latter is performatively rendered with tensions, contradictions, and, 
ultimately, with what Said calls the “irreconcilables” in Hatoum’s art, 
namely crossings and contradictions of ethnic and gender politics. 
Furthermore, bodily hair ambiguously implies the dismemberment of 
human bodies in the Nazi concentration and death camps, when hair 



	 Dis-placing the world	 177

removed from dead bodies would be used as fabric material in textile 
factories. Hatoum’s corporeal and affective grid of Keffieh testifies that 
human suffering is not a-historical, but rather that the history of suffer-
ing constitutively includes the suffering of the other too. As Said writes 
on Hatoum’s art of displacement: 

The point is that the past cannot be entirely recuperated from so much 
power arrayed against it on the other side: it can only be restated in the 
form of an object without a conclusion, or a final place, transformed 
by choice and conscious effort into something simultaneously different, 
ordinary, and irreducibly other and the same, taking place together: an 
object that offers neither rest nor respite (2000: 17). 

3. AMBIGUOUS BELONGINGS: THE MICROPOLITICS  
OF THE BODY (NOT) AT-HOME 

As in Braidotti’s exploration of a “nomadic” aesthetics, the question of 
style is inextricably linked with the question of the political: the no-
madic artist destabilizes commonsensical meanings, translates between 
different cultural realities, and deconstructs hegemonic formations of 

Mona Hatoum, Mobile Home II, 2006, installation with furniture, household ob-
jects, suitcases, galvanized steel barriers, electric motors and pulley system 
(119 x 220 x 600 cm), photo: Jens Ziehe, courtesy: White Cube, London.



178	 Elena Tzelepis

fixed identity and representation (Braidotti, 2011: 43-44). Hatoum’s bio-
graphical and artistic itinerary incorporates a nomadic topos of art-mak-
ing that persistently stretches and crosses the borders of what is possibly 
artistic and what is artistically possible. Her art invites us to a universe 
of fluidity across different spaces, borderlands as well as artistic genres 
and media. This is why, significantly, Hatoum travels to create her site-
specific installations. Working with bodily material and waste, kitchen 
utensils, bedroom furniture, barbed wire, sandbags, brass, soap, maps, 
calligraphy, Muslim prayer mats, embroidery, Arabic folk lanterns, and 
digitalized genres of contemporary media, to name only some of her 
prototype material, she re-invents the familiar and familial. By mixing 
traditional Arabic symbols with technology, she blurs tradition with mo-
dernity, but she also creates alternative narratives, “both historically me-
diated and digitally manipulated” (Bhabha, 2006: 31), for Middle East 
and Africa, areas that have been stereotypically associated with religion 
fundamentalism or secular autocratic regimes. 

In Hatoum’s installation “Mobile Home II” (2006), a motorized force 
moves back and forth, slowly and incessantly via a pulley system. Suit-
cases but also a table and a chair, a bedroll, clothespins that bob up and 
down, hanging laundry, a child’s truck with dollhouse furniture and an in-
flatable toy globe - all are attached to invisible wire clotheslines between 
the top and bottom of two parallel massive street barriers, which am-
biguously signal controlled national borders. The familial setting seems 
abruptly abandoned. The dinner table and the chair drift apart referring to 
a sudden interruption and coercive travelling. Haunted and spectral, the 
domestic objects record the moment of dispossession; they are elusive 
signifiers of some other times, some past uses, some disrupted human 
lives. Working with combinations of actuality and suggested presence, 
Hatoum presents the technological process as what animates, what brings 
life back, and she ultimately puts forth a connection with technologies 
of survival. When “the self is forever uprooted, dislocated and negated, 
embodying absence is not merely related to the praxis of art, it is an act 
of survival” (Ankori, 2003: 75). The ready-mades travel within impen-
etrable barricades in a restless fort-da. These solid and strong borders 
and barricades cannot be crossed. They do not allow flows and passages, 
instead they repel and deny access. Wendy Brown has aptly described 
the contemporary kinds of borders, the new imposing walls of nation-
state sovereignties built around the world, in terms of “scenes of awe, 
rather than efficacy, and force rather than right” (2010: 104). For Brown, 



	 Dis-placing the world	 179

these mammoth walls, visual signifiers of overwhelming human power 
and state capacity likened to divinity, subdue the individual subjects. 
In our globalized times, where social identities are deterritorialized and 
the nation-states are weakened, simultaneously the waning nation-states 
strengthen their social control and increase their biopolitical surveillance 
over territories and identities (Brown, 2010: 104). Hatoum’s artistic rep-
resentation of national borders resonates with mediums of state control 
and colonial subjugation which affect the grounds of home and endanger 
domesticity. Home emerges as a distrustful and threatening place. 

What becomes crucially suggestive about “Mobile Home II” is that 
movement, contrary to conventional understandings and representa-
tions, occurs within the layered grounds of home and not in the allegedly 
“free flow” across borders. The domestic environment is not stable and 
spatially fixed, but fluid, uncharted, and continuously shifting territory 
(Ahmed et al, 2003). Belonging, which is associated with the private 
sphere, location and communal ties, involves for the artist a concur-
rent non-belonging. As this “mobile home” is perpetually in the mak-
ing, home and belonging do no longer have an essential meaning prior 
to such making, but rather become the performative occasion for ask-
ing the question what counts as home and belonging. An electric ham-
ming seems to disabuse the spectators of the sensory immediacy of the 
visual and works to complicate any notion of immediate, obvious and 
commonplace belonging (Khana 2009, 123). There is nothing direct 
and commonplace about belonging, which becomes rather a complicat-
ed process of reconfiguring place as commonplace. Committed to this 
performative eventuality of reconfiguring place, Hatoum’s installations 
become occasions where household objects do not realize their usual do-
mestic function; rather they contest their original uses and domestic set-
tings, they become de-formed and even harmful. In her “Homebound” 
installation (2000), mundane kitchen utensils and implements glow and 
buzz as they are infused by fluctuating electricity. As they are attached 
by wire, their “arterial and veinous blood” (Wagstaff, 2000: 31), they 
form a vibrating body. Beds and cribs are presented to their skeletal and 
grotesque remains. In her “Doormat” installation of stainless steel and 
nickel-plated pins glued on canvas (2006), a home entrance doormat is 
woven, surprisingly, by pins. Its ironic “welcome” message undermines 
conventional declarations of hospitality, presenting instead its rough and 
dangerous materiality. Domestic space is constitutively discomforting 
and not only so at the site of explicit and immediate dispossession. 



180	 Elena Tzelepis

What kinds of homely and unhomely corporealities are then brought 
forward in living enactments of displacement and emplacement? The 
body in Hatoum’s work seems to have lost its homely modalities of em-
bodiment, but as it seeks to reground itself in new diasporic intimacies, 
it opens up to the possibilities of mutual vulnerability and precarious-
ness. Thus, belonging becomes a matter of intimate and precarious em-
bodied relationality. In “Corps étranger” (1994), as the viewers enter a 
white cylindrical wooden shell, they direct their sight down to a circular 
video screen grafted on the floor. They find themselves watching an en-
doscopic medical camera persistently moving through intimate details 
of bodily interiors and orifices. Fragmented and scattered on the floor, 
this is in fact the artist’s own body, in physical discomfort, susceptible 
and trespassed by the other as either the foreign object of camera, the 
medical intervention, or the viewers’ gazes. This radical openness to the 
other implies the question: What is this other that crosses our borders 
and unsettles our horizon of embodied knowledge and self-control? Dis-
tressingly enlarged are skin folds, mucous membranes, hair, teeth, and 
eye pupils. Sounds of breathing and heart beating accompanying this 
video stress an audio materiality of life. Body is represented as a site, a 
place with visible, audible and palpable qualities.

Mona Hatoum, Corps étranger, 1994, Video installation with cylindrical wooden 
structure, video projector, video player, amplifier and four speakers  
(350 x 300 x 300 cm), photo: Philippe Migeat, courtesy: Centre Pompidou, Paris. 



	 Dis-placing the world	 181

This is a scene that echoes the work of Jean-Luc Nancy, for whom 
the body is an open space that is more spacious than spatial; it is a place, 
a place of existence. As it is equated with the multiple eventualities of 
the skin, which is variously folded, refolded, unfolded, invaginated, ex-
ogastrulated, orificed, evasive, invaded, stretched, relaxed, excited, and 
distressed, the body makes room for existence (2008: 15). Similarly, the 
skin becomes for Hatoum “the place for an event of existence” (Nancy, 
2008: 15). It bespeaks the corporeal eventness of performativity –an awk-
ward materiality that eludes any programmatic figuration or calculable 
materialization, and opens up to a certain disposition of the self towards 
the other. The corporeal subject is enacted as fundamentally social in its 
sensual openness, vulnerability and physical interrelation to the other. In-
corporating the other, the subject opens up –and gives room- to the radical 
contingency of engagement where the other is not reduced to the proper 
logic of possession. In the contrary, the other seems to have a knowledge 
of her own and reveal us in new, intimate and unforeseeable ways. It is 
suggestive, in that respect, that the endoscopic camera and medical sci-
ence know and expose, in the most intimate details, the artist’s own body.

Mona Hatoum, Measures of Distance, 1988, colour video with sound (duration: 
15 minutes), courtesy White Cube, London.



182	 Elena Tzelepis

The theme of bodily exposure and its ambiguous un-homeliness 
emerges also in her 15-minute video work “Measures of Distance” 
(1988), where the artist shows slides of her mother taking a shower, 
as she simultaneously superimposes on them letters in handwritten cal-
ligraphic Arabic exchanged between her mother and herself, during the 
period of civil war in Lebanon, while the artist was exiled in London. 
Hatoum uses the Arabic language as a veil for a woman’s body making 
a reference to the veiled women of Arabia. Through this gesture, she 
rewrites the gendered and sexualized alterity of “the East,” bringing out, 
to borrow Bhabha’s words, “the nearness of difference, the intimacy of 
difference that can exist within any culture” (Bhabha, McCarthy, and 
Sikander, 2001: 171).3 

The interplay of textuality and corporeality (and, in particular, the 
forces and the vulnerabilities of eventuality erupting from this interplay) 
compels a rethinking of the mutual dependence –albeit not mutual reduc-
tion- between language and the body. The writing, as it is inscribed on the 
mother’s exposed and vulnerable body, acts as an ambiguous border of 
simultaneous intimacy and alienation between the two women. The (m)
other’s body is veiled and mystified, turned into a text of misfired com-
munication. It emerges as a spatio-temporal threshold, a border space 
of partaking with, and partitioning from. Hatoum claims here a body in 
anticipation and beyond anticipation, an undetermined and indissoluble 
body, and, eventually, an unending longing for another whose distance is 
measured by the incommensurable intricacies of bodily sensibility. 

Synchronically, in the ambient acoustic background of the video 
work, the artist is both conversing with her mother in Arabic and trans-
lating her mother’s letters in English. In the midst of this polyphony and 
polyglossia, a confusing and non-semantic sound landscape is produced. 
Confusion also arises as who is the writer or the recipient of the letters; 
Hatoum doubles the author when she reads her mother’s letters and we, 
the viewers, become recipients too. Looking and hearing, as well as read-
ing and writing, are replayed as sites of identification and disavowal in 
colonial discourses. Placed in between the racializing forces of voyeur-

3. Drawing from a genealogy of race discourse, from W.E.B. Du Bois to W.J.T. Mitchell, 
whereby race is discussed as a veil, a screen, to see through human otherness, I would like to 
suggest that in Hatoum’s “Measures of Distance” the veiled body of her Arab mother functions 
as the conceptual filter to experience racial alterity. Its double layering, a textual and corporeal 
one, also activates W.E.B. Du Bois concept of “second sight” into racist experiences of racial 
difference (2007). 



	 Dis-placing the world	 183

ism and surveillance, a dialectics so crucial to the colonial cultural text, 
Hatoum’s mother describes how her husband -the artist’s father- was 
angered when he discovered about her naked body being exposed for 
the purposes of the filming. In her own words, he felt that she had taken 
from him something that belonged exclusively to him. Engaging with 
the visual and auditory imaginaries of colonial power, Hatoum traces 
back her life in Lebanon to only reinvent its moral and sensible inscrip-
tions. Above all, she captures and estranges the fictions of fantasy and 
desire, including the properness of family values and gender hierarchies, 
as they are translated into the conventional boundaries between private 
and public, and as they are encompassed in the question what can be ex-
posed publically and what is to remain hidden from sight in the gendered 
and sexualized anatomy of colonial discourse. 

In all, then: Hatoum’s aesthetics is fundamentally political. As a no-
madic artist as well as an artist of the nomadic, she destabilizes the sym-
bolic primacy of official meanings, translates between different cultural 
imaginaries, and moves beyond the hegemonic formation of fixed identi-
ties and “common/places.” If freedom is not only the capacity to escape 
power but also and especially the capacity to subjugate no one, then ar-
tistic freedom can exist only outside the official classifications of what is 
proper and accustomed. Hatoum remains a stranger within her own art, 
as she retraces, and ultimately displaces and re-possesses, its laws, its 
limits, as well as its hospitality. And it is this perpetual interplay of es-
trangement and familiarity that she rediscovers and relates to the world, 
a world that is not in place and thus is always already to be recreated. 

Bibliography

Ahmed S., Castaneda C., Fortier A.M., Sheller M., 2003, Uprootings/regroundings, Oxford, 
Berg. 

Ankori G., 2003, «“Dis-Orientalisms”: Displaced bodies/embodied displacements in contempo-
rary Palestinian art», in S. Ahmed, C. Castaned, A.M. Fortier, and M. Sheller (eds), Uproot-
ings/regroundings, Oxford, Berg, pp. 59-90. 

Bhabha H., 2006, «Another country», in F. Daftari (ed.), Without boundary, New York, The 
Museum of Modern Art, pp. 30-35. 

 --, 1994, The location of culture, New York, NY, Routledge.
Bhabha H., McCarthy R., Sikander S., 2001, «Miniaturizing Modernity: Shahzia Sikander in 

conversation with Homi Bhabha», in G. D. Parameshwar (ed.), Alternative modernities, NC, 
Duke University Press, pp. 165-171.



184	 Elena Tzelepis

Braidotti R., 2011, 2nd edition, Nomadic subjects: Embodiment and sexual difference in contem-
porary feminist theory, New York, NY, Columbia University Press.

Brown W., 2010, Walled states, waning sovereignty, New York, NY, Zone Books. 
Butler J., 2012, Parting ways: Jewishness and the critique of Zionism, New York, NY, Columbia 

University Press.
--, 2005, Giving an account of oneself, New York, NY, Fordham University Press.
Du Bois W.E.B, 2007, The souls of black folk, Oxford, Oxford University Press. 
Hatoum M., 2000, Mona Hatoum: The entire world as a foreign land, London, Tate Gallery.
Khana R., 2009, «Technologies of belonging: Sensus communis, disidentification», in B. Hin-

derliter, W. Kaizen, V. Maimon, J. Mansoor, and S. McCormick (eds), Communities of 
sense: rethinking aesthetics and politics, Durham, NC, Duke University Press, pp. 111-132. 

Kristeva J., 1982, Powers of horror: An essay on abjection, New York, NY, Columbia Univer-
sity Press.

Mansoor J., 2010, «A spectral universality: Mona Hatoum’s biopolitics of abstraction», Octo-
ber, 133, pp. 49-74.

Mitchell W.J.T., 2012, Seeing through race, Cambridge, Massachusetts, Harvard University 
Press.

Nancy J.L., 2008, Corpus, New York, NY, Fordham University Press.
Said E., 2002, Reflections on exile and other essays, Cambridge, Massachusetts, Harvard Uni-

versity Press.
--, 2000, «The art of displacement: Mona Hatoum’s logic of irreconcilables», in Mona Hatoum: 

The entire world as a foreign land, London, Tate Gallery, pp. 7-17.
Wagstaff S., 2000, «Uncharted Territory: New Perspectives in the art of Mona Hatoum», in 

Mona Hatoum: The entire world as a foreign land, London, Tate Gallery, pp. 27-41.



Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 185-201

Anna M. Agathangelou*

Outbreaks of Cholera, Capitalism 
and Humanitarianism: Power Grabs and 
the Unmaking of Corporeality in Haiti 

and the Dominican Republic 

ABSTRACT

The outbreak of cholera in Dominican Republic and Haiti following the 2010 Hai-
tian earthquake led to shoring up national security regimes and placing the Hai-
tian black body and Haitian lands under intense scrutiny of geopolitical debates 
about humanitarianism and reconstruction. Reconstruction and biosecurity dis-
courses, engaging with disease risks and minimizing contagion, deemphasized the 
various forms of slaughtering, death and profit making endeavors by foreign sover-
eign states and organizations desiring to secure an imperial position in the world 
through a politics of slavery and wiping clean Haitian landscapes. The struggles 
of Haitians highlight how the imaginary and practices of neoliberal governance 
depend on terror and rendering vast populations as living dead.  
Keywords: Haiti, Cholera, slavery, reconstruction-as-death, corporeality

Introduction 

In January 2010, a 7.0-magnitude earthquake struck Port-au-Prince, Haiti, 
leveling thousands of structures and killing hundreds of thousands. Tent 
cities were suddenly ubiquitous; more than 550,000 still live in them. 
While the city is being rebuilt, jobs and security remain elusive. About 10 
months after Haiti’s earthquake, another disaster struck: cholera. One out 
of every 16 Haitians has been infected by cholera, with 8000 dead (Kiv-
land, 2013). In her 2011 report to the UN, Daniele Lantagne, an environ-

* Ph.D., York University Canada.



186	 Anna M. Agathangelou

mental engineer at Tufts traced the Haitian cholera strain to one circulating 
in Nepal. The outbreak started just downstream from the camp of Nepa-
lese soldiers who joined the UN in 2010 and Lantagne believes that these 
soldiers unwittingly brought the disease to Haiti. However, the UN still 
insists “that whatever way cholera got to Haiti, terrible sanitary conditions 
and lack of clean water were responsible for its remarkably fast spread” 
(Knox, 2013; UN Millennium Development Goals, 2010) despite reports 
from lawyers of the Institute for Justice and Democracy in Haiti claiming 
otherwise. Secretary-General Ban Ki-moon’s promises to rid Haiti and the 
neighboring Dominican Republic of cholera has remained just promises. 
The entire project is expected to cost $2.2 billion and take at least 10 years; 
yet the UN has identified only 10% of this money, most of it “redeployed in 
earlier pledges” (Knox, 2013). 

As the materialist complexities of such disasters overflow the “explana-
tions” provided by theorisations that global social relations cannot engage 
with metaphysical “extinctions,” passive adjustments to the ruins of capital-
ism and a moral duty toward the state are not enough. In the meantime, capi-
tal’s major power leaders, including corporations, military and humanitarian 
institutions, and radical elements intensify their efforts to maintain capital-
ism, albeit in the form of an emerging corporate power that focuses on taking 
care of people. Constituted by a network of multiple agencies and actors, this 
form of power, with the medical establishment at its helm, claims to prior-
itize the politics of life (Rose, 2007) seeking to foster basic life functions in 
the provision of clean water, nutrition, soaps, and health, centralizing service 
presuming the failure of states and other bio-security, development, and aid 
infrastructure and their inability to take care of people (Redfield, 2012). 

In this article, I draw on texts (posters, newspapers, and reports) about 
earthquake Tomas and the cholera epidemic in Haiti and Dominica Repub-
lic (DR) as examples of this power. I argue that practices and circulating 
knowledges addressing the earthquake and cholera in Haiti and DR break 
in on this foreclosure about life technologies much like the hysteria to 
capture markets and registers, in both practices and systems of knowledge, 
the gratuitous terror in the form of testing and other experimentations. The 
preemptive forms of innovation, intervention and forms of knowledge tend 
toward a general orientation that centralizes flexibility in corporate invest-
ments and service provision, rupturing “somatocracy” regimes (Foucault, 
1974) but also flexibility in using such life technologies and experimenting 
with those who lost their lives. I trace in the cholera discourses the imagi-
nary and the apparatus that calls for meeting the urgent needs of people; 



	 Outbreaks of Cholera, Capitalism and Humanitarianism	 187

(un) making Haitian corporeality all the while using terror technologies 
(i.e., depopulation technologies in the form of experimentation through 
the use of different medical technologies for HIV, agricultural hybrid food; 
empirical monitoring; identification processes) that presume the Haitian as 
inert matter, a species upon which new medical experimentations through 
life technologies can happen with impunity. Finally, I outline how racial 
antagonisms and conflicts are produced and re-inscribed through—not out-
side or in spite of—insights and multiple-world-neoliberal-making pro-
jects in the form of “medical justice” that are always partial, asymmetrical 
and contingent. I end with thoughts on the ways that social relations organ-
ized on private property cannot abolish the antagonism of slavery.

 

Tribulations of Tropics and of Slaves 

Tropical ecologies like Haiti’s overwhelm man with terrible conse-quenc-
es: sickness, transformed into maladies of different kinds and “severe 
flashfloods” that destroy human life (Smucker, 2007). Capitalism and com-
modification are never very far from these tropics; in the US, “Shop for 
Haiti” signs call conscious consumers to respond to an ethical and norma-
tive vision that unites and animates humanitarian actors, drawing affective-
ly on how things “should be.” Smucker says, “Disasters, although terrible 

Shop for Haiti in Image and Ideology, The Red Critique, Winter/Spring, 2012, 14.

Figure 1



188	 Anna M. Agathangelou

in their impacts, ‘wipe the slate clean’ with respect to reconstruction…
Communities can be planned, and drainage and transportation systems de-
signed that will increase resilience to natural disasters” (Smucker, 2007). 
Wiping the slate clean necessitates an ethical and political response, a duty 
to endangered life. Such ethical approaches make viable a captivity descent 
to the center of Haiti and the black body to depopulate black and brown 
populations to plan communities and increase resilience. According to Ezi-
li Dantò, the 14,000 NGOs in Haiti and central role of USAID represent a 
major strategy of depopulating black nations by “stealing their wombs”: 

USAID Administrator Rajiv Shan Visits Haiti, what are the issues for 
Haitians …in reference to [him?], his connections to agribusiness, Mon-
santo, the spread of GMOs and US foreign policy to depopulate Black na-
tions? If unstated, [it is a] policy to depopulate the world of the Black and 
Brown woman’s child in order to conserve the world’s raw materials for 
the use of its monopolistic corporations regardless of the health and envi-
ronmental impact of their activities. (Dantò, 2013: 1)

And the way Haiti makes possible its own “experimentation” is oppor-
tunity, or, more accurately, raw violence. For instance, Harvard Univer-
sity’s Center for Geographic Analysis used Haiti as an experimental site 
for corporate ventures:

It was not until the Haiti disaster that the «much broader potential» of 
web-based geospatial information, such as maps and images produced by 
crowd-sourcing responders, was revealed as a tool … Every disaster is an 
open lab. From public health, to equity, to economics, to environmental 
protection, there are many subjects that you could study if you have access 
to the data on the ground. (Aguilar, 2013: 1) 

Following the disaster and the cholera outbreak, DR rushed to the sup-
port of Haiti by establishing the capacity for diagnosing cholera at the 
national laboratory, including treatment centers. DR health officials from 
the Health Ministry also trained staff in primary care clinics and prison 
dispensaries, and stocked medical supplies sufficient to treat 20,000 cases. 
Chlorination levels and water quality were monitored in municipal water 
systems across the country (Tappero and Tauxe, 2011). However, after the 
first outbreak of cholera was reported in the DR, the terms shifted. The DR 
state stuffed its borders with the military calling on security experts and 
inserting surveillance mechanisms to contain and quarantine the sick all in 
the name of servicing life. But which life? Under what conditions? 

The DR state’s primary role was to protect its territory and its people 
from the disease. But rushing to close the border points to something more 



	 Outbreaks of Cholera, Capitalism and Humanitarianism	 189

than just the politics of life as Redfield articulates in his bioexpectations: a 
“service capacity…a humanitarian imagination… technologies [in whose] 
design these objects reflect doubts about state capacity to safeguard its 
populations” (Redfield, 2012: 158). It points to a different imaginary and it 
is about the politics of penetration, terror, experimentation, and slaughter-
ing (i.e., the politics of necropolitics) especially on those relegated as lazy 
or structurally impossible. The DR state proceeded with decisions to close 
its borders presuming a humanitarian power, whose object of its diagnostic 
health tools is the “sick” Haitian’s existence “naturally” ceding before a 
higher form, the object of a legitimate social contract, the DR’s ruler: white 
but not quite subject. Internally, it divested many resources by giving in-
ternational NGOs on the cheap different infrastructural projects including 
water and sanitation. Read for instance, how Dominican Republic Health 
officials explained away their violence against Haitians and poor citizens 
of DR: “The problem is also the Haitians. They don’t like to go to the doc-
tor. They have their own beliefs and their magic [when it comes to] sick-
ness.. … [It is] a problem of education” (Berthoud, 2012). 

The response of DR may not sound strange in a world that different ac-
tors are vying for power. However, both the closing of the border and the 
limitation of resources to Haitians is a particular strategy that ends up with 
many Haitians having a shorter life span. These zones embody what Fanon 
talks about in the Wretched of the Earth when he argues that the matrix of 
violence that orders the world divides species (Fanon, 1967: 39-40). White 
imperial supremacy is built on a foundation of fungible violence that posi-
tions the black as outside sovereignty; inert matter between life and matter. 
There can be no subjectivity, no ontological life; slavery is “non-mortal, 
because it has never lived” (Sexton, 2010a: 11). This is possible through 
the “misrecognition of the lived experience of the black” (Sexton, 2010b: 
43). Violence that turns bodies into blacks is fungible and not contingent, 
whereas the violence used between humans is contingent. 

As with HIV/AIDS narratives, there was early advocacy for surveillance 
and sometimes border quarantine for individuals who could be infected. 
Interestingly, in these narratives, anger (cholera/colera/anger in Spanish) 
is combined with the colors red (anger) and black to create an image of in-
fected bodies and “black stuff.” Associated with infected blood, the colors 
allude to and simultaneously contradict the epidemiological descriptions of 
the disease. In this fashion, parallel racist narratives become entangled; the 
narratives correctly associate cholera with contaminated water and food but 
also participate in wider multiple world-racist-discourses that rely simulta-



190	 Anna M. Agathangelou

neously on epidemiological accuracy and the medical establishment man-
agement of such processes whereby it makes the most profit out of the least.

Amid the security, surveillance, and life technologies to prevent the 
spread of cholera, the DR articulates the Haitian laboring force central to 
DR’s economy into dark contaminated bodies in their various forms: too dan-
gerous to be mobile, they have to be quarantined. If, for Foucault, racism is 
a major problem of neoliberalism, DR’s confrontation with Haitian diseased 
bodies rupture our understandings about dominant imaginaries of identity 
and bio-expectations: the “backward, dark bodies” who use magic bare ex-
pressions of threat to the DR subject and do not deserve care and protection 
even when new forms of power seem to emphasize that. They are forced 
into Haiti, an already presumed failed state, incapacitated to foster any kind 
of life, ecological and corporeal. Of course, these interventions may seem 
contradictory but they are not if we take Fanon seriously. Blacks are already 
presumed ontologically dead and structurally impossible, assumptions taken 
for granted as the condition of a global world (i.e., non-existent and structur-
ally impossible failed states) and a matter in the form of black. In this way, 
this flesh and landscape could turn into the object of experimentation in the 
hands of emerging networks whose goal is making possible the life of a 
global human subject, always white and white but not quite. 

By forcing Haitians outside its borders, the DR intervenes and offers 
knowledges that are defined by “pathogens, epidemiological rather than 
political maps” (Redfield, 2012: 163). For instance, PAHO, a major com-
municator/assessor between Haiti and DR, offers an online map marking 
the locations of the Cholera Treatment Centers (CTCs) and Cholera Treat-
ment Units (CTUs) to figure out quickly how to intervene and treat targeted 
diseases and, ultimately, use this opportunity to experiment in the innova-
tion of therapeutic agents on dead bodies. It is interactive; the interested 
individual/agency/department/ministry can name the geographic unit in 
Haiti and immediately know the numbers of cholera patients, including 
deaths (PAHO, 2011). 

In Cholera: A Biography, Hamlin (2009: 25) includes the UN-produced 
image shown below. The image constitutes a fantasy about the disease and 
its inert matter: the black body. The visual and textual discourses make 
black this historical blowout. Hamlin notes: “The DR’s closing of its bor-
ders to prevent the disease from spreading into its territories displaced 
accountability on the Haitians instead of questioning the larger context 
within which the disease thrives” (Hamlin, 2009:16). For what purpose 
and for whose interest? 



	 Outbreaks of Cholera, Capitalism and Humanitarianism	 191

DR’s articulation of cholera hinge on ideas of anarchy/chaos and order: 
the contamination of Haitian bodies may contaminate DR’s lands and sub-
jects, rendering it potentially incapacitated, its positionality moribund in 
the imperial power matrix of the neo-liberal order. And this fear is not far-
fetched. It comes in the form of financial and development aid, and gifts 
(i.e., free hybrid corn). Hence, the DR state actively participates with other 
global actors, state and non-state, in reconstruction projects, even at the 
cost of using terror against its Haitian workers and its neighboring state. 
Presuming Haiti as a failed or even better as “wiped clean slate” allows the 
DR to proceed as if Haiti and Haitians are not its responsibility. Haiti and 
Haitians have already abdicated their responsibility by not erecting infra-
structure to enjoy biomedical treatment and the fruits of pharmaceutical 
research. More so, its “export” of “contaminated” black bodies for work 
in DR threatens its hard-earned legitimate power in a global order: such a 
discourse, of course, allows the DR state and other agencies to use terror 
with impunity, justifying it as a response to exceptional circumstances.

In short, ecologies and bodies were recodifed and saturated with the 
matrix of natural disasters and sickness within a recodifed failed civil so-
ciety (as if it ever existed) and state as a state of siege where terror can 

The Black Body, A Perfect Canvass of Symptoms of Cholera? (Integrated Regional 
Information Networks, UN Office for the Coordination of Humanitarian Affairs).

Figure 2



192	 Anna M. Agathangelou

happen with no recourse. At the moment of the cholera outbreak, bioex-
pectations or interventions through life technologies to serve life did not 
follow this imaginary’s logic. For instance, the UN denied any responsi-
bility for the cholera deaths despite bringing it to the island as if “Haiti is 
back on the plantation.” The “UN claims to be above the law [and] denies 
responsibility” (Dantò, 2013). Commonsensical narratives of democratic 
failure and access to damaged bodies exposed familiar and normative colo-
nizing methods as questionable and obsolete. Both during and after the 
Haitian disaster and the outbreak of the cholera necro-politics (i.e., zones 
of quarantine) and necro-economics (eugenic piracy, bio-materials market-
ing, susceptible bodies to metabolic and cellular change due to disaster and 
disease and their use in commercial transactions) were imbricated. Haiti 
and Haitians were attacked and criminalized, their worth revalued through 
the penetration of multiple networks animating economies of blackness 
circuits whose goal is to re-value blackness as property and inert matter 
susceptible to danger and terror. 

DR’s racism against Haitians became apparent during the outbreak of 
cholera, but the UN Committee on Elimination of Racial Discrimination in 
DR says: “Racism had deep roots in the history of the DR. To many Do-
minicans racism was closely linked with Haitians, Was the importance of 
persons of African descent taught in Dominican education?” (2013: 2). Even 
though the DR delegation to the UN responded in the negative to the ques-
tion, their violent and discriminatory practices against Haitians came in the 
form of direct (i.e., state and other terror) and indirect violence as constituent 
elements of its power presupposing consensus about an “assumed ontologi-
cal grammar, a structure of violence: blackness is that outside which makes 
it possible for non-whites (i.e., Latinos and Asians) to contest existence: not 
only is blackness (slavery) outside the terrain of the White (the master) but it 
is outside the terrain” (Wilderson, 2010: 23) and the other. 

In DR humanitarian and security discourse, the Haitian landscape is 
articulated as nature and Haitians as species gesturing to their biological 
constitution as part of the “threat” to be contained and expunged. Con-
structing Haiti and Haitians as sites of the disease spread by the black 
body, DR depicted the Haitian black body as dangerous to the whole re-
gion, demanding a series of technologies to contain and restructure it. Yet 
this depiction ignores the DR state’s violence against Haitians1 and its own 

1. DR’s 2004 Immigration Law 285-04 denies citizenship to Dominican born children of 
Haitian immigrants. Given mass expulsions, violence, and anti-Haitian sentiment, the Inter-



	 Outbreaks of Cholera, Capitalism and Humanitarianism	 193

memories of violence (for example, the US invasion in the 1930s). It also 
evades DR’s historical record of experiences with disease, including chol-
era: in the previous 150 years, Haiti had no instances of cholera – DR did! 
Underlying these evasions are racist fears and also anxieties of collapse. 
With the cholera epidemic, DR was facing a loss of tourist profits and a 
piece of the market share including its positionality as a legitimate sover-
eign power in the global matrix of power. 

Constituting Haiti thus as the problem and evading its anxieties, DR 
displaced regional crises onto Haiti and the Haitian already susceptible and 
penetrable body. Diseases do not recognize national borders, however, and 
a US report warns: 

The modern world is a very small place…Infectious microbes can eas-
ily travel across borders with their human and animal hosts... [And] dis-
eases that arise in other parts of …they may threaten our national health 
and security. (CISET, 1995) 

DR’s attempts to prevent the penetration of the Dominican subject’s 
body may be a logical response to a disease that breaches boundaries; at 
the same time, DR discourses are rife with racialized violence. Such dis-
courses of the disease as a disaster and the disaster as a disease appeared 
simultaneously in the US report cited above, in IMF reports, travel texts, 
and PAHO arguments, all imbricated in networks with a vested interest in 
Haiti, thus throwing into question received understandings of sovereign 
markets, states, bodies, emergencies and popular understandings of hu-
manitarianism and value. 

Articulating the disease as a mobile, dangerous virus in a mobile, danger-
ous body demands swift, decisive action from multiple networks simulta-
neously. Like other epidemics, cholera is entangled in moralistic narratives 
about specific subjects’ practices and lives. Just as HIV/AIDS narratives ar-

American Court ordered the Dominican government to amend its legislation and prevent the 
discriminatory denial of Dominican nationality to Dominicans of Haitian descent. In 2010, the 
Constitution was amended, changing the jus soli form of citizenship to jus sanguinis, granting 
citizenship solely on the basis of having a parent or parents who are also Dominican citizens. 
Far from removing discrimination, this form of citizenship continued the long legacy of vio-
lence against the dangerous Haitians. After all, the Haitians were the first slaves to fight against 
and demand the destruction of a property and terror order. In the past, those in positions of 
power carried out official discrimination on a discretionary basis. A mandate for the application 
of such unjust practices was not explicitly written into the legislation. Now persons of Haitian 
descent were directly targeted because many, although rightfully Dominican under jus soli, 
were never recognized officially as citizens. Set against this backdrop, the DR decision to close 
its borders is not surprising.



194	 Anna M. Agathangelou

ticulate the Caribbean man as “batty” (Wald, 2008), so too, cholera narratives 
articulate the Haitian and Haiti as the sites out of which black bile seeps. Ac-
cordingly, DR installed disinfection systems for vehicles (jets of chlorinated 
water) and people (latrines, hand washing devices, soaps, chlorine) at the 
entrances to Dominican territory seeking always the support of institutions 
like the UN (that brought the disease to the island in the first place). And as 
noted above, DR installed its military at the borders to keep the infectious 
bodies out. Using the cholera epidemic as the device of biopolitical control 
of the border, DR’s armed forces and state argued they had no other option.

This militant approach derives from vulnerability and interests; it shows 
a desire to control the borders and the Haitian that cannot be reduced to na-
ture or disease. On October 24, 2010, the Dominican Health chief cited the 
numbers of DR dead. By evoking colera, as noted above, he mobilized a rage 
emerging from the fantasies of corporeal attacks that could lead to death while 
terrorizing the Haitian state and Haitians within DR by further rendering them 
precarious. This call is consistent with the 2004 Immigration Law 285-04, 
which denies citizenship to Dominican born children of Haitian immigrants. 
Given the mass expulsions, violence, and anti-Haitian sentiment, the Inter-
American Court ordered the Dominican government to amend its legislation 
and prevent the discriminatory denial of Dominican nationality to Domini-
cans of Haitian descent. In 2010, the Constitution was amended, changing 
the jus soli form of citizenship to jus sanguinis, granting citizenship solely on 
the basis of having a parent or parents who are also Dominican citizens. Far 
from removing discrimination, this form of citizenship continued the long 
legacy of violence against the dangerous Haitians. After all, the Haitians were 

the first slaves to fight 
against and demand the 
destruction of a property 
and terror order. During 
the Haitian revolution in 
1804, Napoleon Bona-
parte stated: “The free-
dom of the negroes, if 
recognized in St. Dom-
inque [colonial Haiti] 
and legalized by France, 
would at all times be a 
rallying point for free-
dom seekers of the New Us False Benevolence in Haiti by Ezili Danto

Figure 3



	 Outbreaks of Cholera, Capitalism and Humanitarianism	 195

World” (Alexis, 1949: 174 cited in Mullings et al. 2010: 285). In the past, 
those in positions of power carried out official discrimination on a discre-
tionary basis. A mandate for the application of such unjust practices was not 
explicitly written into the legislation. Now persons of Haitian descent were 
directly targeted because many, although rightfully Dominican under jus soli, 
were never recognized officially as citizens. Set against this backdrop, the DR 
decision to close its borders is not surprising.

Neoliberalism and Cholera 

Cholera or any other epidemic becomes an opportunity for multiple interven-
tions in peoples’ lives, corporeally and otherwise. With the outbreak in Haiti, 
experts and organizations that rushed to provide humanitarian military aid 
right after the earthquake intervened to save not just people but what they 
called “a sick country.” Proceeding with the assumption that Haiti and its 
people are a site of disaster and disease, press conglomerates and interna-
tional agencies portrayed cholera as an archetypical plague of the 19th century 
which found fertile ground in a 21st century disaster area. In one example, 
Haitian Ministry of Health collaborated with the Centers for Disease Con-
trol and Prevention, developing educational materials like the poster below 
in which a child carries a bucket of 
water on her head under the cap-
tion “Community Health Worker 
Training Materials for Cholera 
Prevention and Control” fetishiz-
ing the disaster as if outside social 
and structural relations of power. 
In songs like the following, Hai-
tians were infantilized and orient-
ed toward hygiene: “Let‘s protect 
ourselves - we‘ll wash our hands. 
When we come from the toilet 
what are we going to do: we‘ll 
wash our hands.” 

And in the image below, the 
Ministry of Health and UNICEF 
calls Haitians to leave behind ig-
norance and superstition and use 
soap to prevent the spread of chol- “Hello Clean Water …Goodbye Cholera”

Figure 4



196	 Anna M. Agathangelou

era, reminding us what Haiti’s hygiene can be once it rids itself of the pol-
lutants of disease and race (McClintock, 2013).

When the first cases of cholera were reported in Haiti, organizations 
rushed to intervene, citing humanitarianism. For example, working with 
the Haitian Ministry of Public Health (MSPP), the Inter-American De-
velopment Bank gave about $28 million (US) to reduce morbidity and 
mortality related to cholera and to contain other disease outbreaks likely 
to emerge given the living conditions of the population. While the bank 
boasted of its contribution to the eradication of the disease, its expectations 
included building a surveillance system, thereby transforming a crisis into 
a means of consolidating the power of the market and legitimating social 
inequality and violence. So, too, DR’s move to contain the flow of cholera 

“Hello Soap, goodbye cholera.”

Figure 5



	 Outbreaks of Cholera, Capitalism and Humanitarianism	 197

disrupted and was disrupted by political and economic realities, as an IMF 
report makes clear:

[Since the earthquake] Haiti has become the most important trade 
partner of the Dominican Republic … particularly in border towns where 
much of the trade is informal. This trade link has recently been temporar-
ily disrupted as the authorities have closed the border to assess the health 
implications of the cholera outbreak in Haiti. (IMF, 2010)

Earthquake Tomas and its deadly terrors on black bodies were not arbi-
trary; nor were they an aberration of an otherwise global just and democratic 
system of law and order. Rather, this catastrophic moment and its aftermath 
were products of a consolidated racial and geographic regime circulating 
through the economies of blackness whereby blacks and the poor are rel-
egated to vulnerable positions, collapsed into specific socio-political ecol-
ogy as nature and species and subjected to gratuitous violence. American 
Studies theorists have consistently argued that gratuitous violence must be 
understood as constitutive of the contingent violence of global power. The 
“libidinal economy of anti-blackness” heralded by the mass abduction of 
African people and the emergence of a political economy forged by slavery 
and expropriation created a social and political structure whereby “a per-
manent state of theft, seizure, and abduction orders the affairs of the captive 
community and its progeny” (Sexton, 2007:202; see also Wilderson, 2010).

Although Haiti was marked as “a disaster” (Walton and Ivers, 2011:3) 
long before the earthquake and cholera, spaces and bodies became recodi-
fied in the matrix of natural disasters (a spatial void across black bodies) 
and disease within a recodified civil society that was supposed to generate 
the institutions of health. Haitian state officials and entrepreneurs quickly 
aligned themselves with different actors including the DR state to forge new 
professional and social alliances. They sought to reinvent the country as a 
site of major economies and subjects who “work hard” to reposition them-
selves in the emerging “global body” of multiple-governance technologies. 
In its March 23, 2010, “Vision and Roadmap,” Haiti reordered its prac-
tices, drawing on neoliberal principles to articulate how a post-earthquake 
Haiti could survive thanks to the corporeal assemblage of forces within 
multinational corporations, private organizations, and health sectors. Espe-
cially in the health care field, this report collapses valuation standards, or-
ganizations, and principles into one making it difficult to distinguish public 
and private ownership (Cooper 2011:324). This is crucial in the remaking 
of failed states and their “bodies,” as they cannot foster life while losing a 
basic claim to sovereign legitimacy. Haiti, of course, never had that legiti-



198	 Anna M. Agathangelou

macy, having already been opened up to the World Bank and other public 
and private partnerships to take care of the “citizen-patient.” Consider, for 
example, the corporate humanitarianism of Peepoople, a Swedish bio- that 
disposes human waste in poor urban settings (Redfield, 2012).

Haiti’s private and political leaders use “Vision and Roadmap” to rene-
gotiate and deploy ideas about the use of the diseased and disaster body. 
Admittedly, Haiti is the site of a natural disaster; however, it is now a site 
with a vision and an idea of how to assemble itself anew. In its world-
making effort, the government wants to produce and export a kind of ser-
vice that depends on a mixture of health care human capacity and a history 
where the revolutionary slave is the site of new possibility. In fact, the 
move to assemble public and private health provisions specified in “Vision 
and Roadmap” defines the (re) development of Haiti through major de-
ployments of technologies such as providing government services, running 
clinics and distributing medicine and dispensing food, water, and shelter. 
More than that, Haiti is opened up to the preemptive forms of innovation 
of corporate humanitarianism complicating simultaneously the existing 
apparatus of aid including the rendering of the nonprofit to the margins 
centralizing that corporations could offer health products as a part of an 
ethically framed business venture. 

Yet such pre-emptive ventures of corporate humanitarianism do not flat-
ten power relations and meanings. Nor have such attempts readily trans-
lated axes of power into neoliberal market logic and thereby subsumed them. 
Rather, the call for Haiti to (re) make itself anew by building its health care 
human capacity is a strategy of governance that calls upon public and private 
sectors to invest resources. Underlying promises hint at life and the body as 
the site of both vital matter and surplus value. But which life and body and 
for whom? While the calls for a private-public healthcare infrastructure may 
not seem critical to the argument that Haiti made something out of the disas-
ter, Haiti’s private and political leaders clearly use “Vision and Roadmap” to 
renegotiate and deploy ideas about the use of the diseased and disaster body. 
No matter how poor Haitians might be, they should enjoy access to health 
care and treatment. To make sure that Haitians are alive is both a moral and 
a political question. “Vision and Roadmap” play a significant role in revi-
sioning the state and its inadequacies and the Haitian “damaged” body. This 
“revisioning,” suggests that a sovereign body and its integrity were always 
a fantasy. Molecular materiality, which many bio-technology corporations 
presume, has shifted the material substrate of the subject, namely the sov-
ereign body, and has pushed for a shift in the dominant ontology based on 



	 Outbreaks of Cholera, Capitalism and Humanitarianism	 199

bodily integrity or sovereignty to one based on fungibility: bodies are divis-
ible, separable from any larger metaphysical whole; they are permeable, no 
longer bounded by the physical or legal skin; finally, they are volatile and 
mobile, capable of appearing in unlikely places and then reappearing else-
where. They are bodies fundamentally altered at a molecular level through 
the practices of technoscience. The contingent body as a ground of subjec-
tivity has therefore been severed from the human being (Williams, 2010).

Expanding this logic, I argue that the medical establishment has disrupt-
ed the dominant idea of sovereignty and bodily integrity and has brought to 
the fore Fanon’s argument that man, the human of liberal theory, has been 
problematic for world politics from its (an) arche. Health and other geo-
spatial technologies have exposed this fantasy; reproduction again depends 
on those bodies that fungible violence turns into species for its assemblage 
anew. The species vital matter is rendered more contingent in its permeabili-
ty - required to offer up genetic material for testing, codification, and killing.

Revolutionary Moments and Blackness 

The earthquake and the cholera epidemic provided an explosive, sexual-
ized, and racialized site where enduring social inequality, divestment, and 
poverty were made visible to a global audience. The quick strategy of DR 
to close its borders to restore law and order and push the species back to 
where they were supposed to be allowed the DR state to take back the land 
from a violent criminal element. Such strategies are now paradigmatic: a 
generalized crisis environment has reconfigured US and other states’ for-
eign policy since 9/11. It subsumes emergent threats, whether weather-
related, biological, or military, under an international public-private se-
curity apparatus, unhinging normativity by rendering crisis and making a 
perpetual state of emergency profitable.

Slaughtering is today’s site of profit making capacity, enabling foreign 
sovereign states and bodies turned species through terror to become folded 
into the US and other peripheral states’ policy to secure their own position in a 
matrix of global power through a politics of wiping clean landscapes and bod-
ies. A fantasia by social actors like the DR’s President Fernandez allowed for 
corporate humanitarianism to capture Haitian zones and Haitians all the while 
experimenting on their lands and them, turning them into a subsidy for the 
viability and (re) production of their own lives. As Sexton says: “the absolute 
divestment of sovereignty at the site of the black body” (2006:251) is a dis-
placement of the violence that the economies of blackness circuits demand.



200	 Anna M. Agathangelou

BIBLIOGRAPHY

Aguilar E., 2013, «Online tools ‘decentralising disaster relief efforts’», SciDev/Net, http://www.
scidev.net/en/new-technologies/news/online-tools-decentralising-disaster-relief-efforts-.html

Berthoud H., 2012, Knowledge, attitudes, and practices around peri-urban and rural water 
access and sanitation during a cholera outbreak: A comparison of two communities in 
the Puerto Plata Region, Dominican Republic, University of Washington: A Thesis for the 
Master of Public Health. 

CISET. 1995, «Global microbial threats in the 1990s», Report of Committee on International 
Science, Engineering and Technology’s Working Group on Emerging and Reemerging In-
fectious Diseases. Washington, DC: National Science & Technology Council, http://www.
ostp.gov/CISET/html/ciset.html.

Cooper C., 2011, “Experimental Republic: Medical accidents (productive and unproductive) in 
Post-Socialist China», EASTS, 5(3), pp. 313-327.

Dantò E., 2010, «Who is Rajiv Shah, what are Haiti concerns about Shah/USAID», Open Salon, 
July 10, http://open.salon.com/blog/ezili_danto/2010/07/10/who_is_rajiv_shah_what_are_
haiti_concerns_about_shahusaid. 

Fanon F., 1967, Wretched of the earth, New York, Grove. 
Foucault M., 1974, «The crisis of medicine or the crisis of antimedicine?», Foucault Studies, 

1, pp. 5-19. 
Hamlin C., 2009, Cholera: The biography, Oxford, Oxford University Press.
IMF. 2010, «Action Plan For National Recovery and Development of Haiti», March 2010. 

http://www.haiticonference.org/Haiti_Action_Plan_ENG.pdf. 
Kivland C., 2013, «On accidental recoveries and predictable disasters: The Haitian earthquake 

three years later», Fieldsights - Episcope, Cultural Anthropology Online, http://production.
culanth.org/fieldsights/53-on-accidental-recoveries-and-predictable-disasters-the-haitian-
earthquake-three-years-later.

Knox R., 2013, «“After bringing cholera to Haiti, U.N. plans to get rid of it”, Shots: Health 
News from NPR», http://www.npr.org/blogs/health/2013/01/12/169075448/after-bringing-
cholera-to-haiti-u-n-plans-to-get-rid-of-it. 

McClintock A., 2013, «A patriarchy of soaps», Anti Essays, http://www.antiessays.com/free-
essays/256026.html. 

PAHO 2011, «Epidemiological alert: Update on the Cholera Situation», December 1, http://
new.paho.org/hq/dmdocuments/2010/epi_alert_1_december_2010_Cholera_Outbreak3.pdf 

Redfield P., 2012, «Bioexpectations: Life technologies as humanitarian goods», Public Culture, 
24(1), pp. 157-184. 

Rose N., 2006, The politics of life itself: Biomedicine, power, and subjectivity in the twenty-first 
century, Princeton, Princeton University Press. 

Sexton J., 2010 (a), «“The Curtain of the Sky”: An Introduction», Critical Sociology, 36, pp. 
11-24. 

—	 2010b, «People-of-color-blindness: Notes on the afterlife of slavery», Social Text, 103 
(2010b), pp. 31-56.

— 	 2007, «Racial profiling and the societies of control», in Warfare in the American Homeland: 
Prisons and policing in a penal democracy. Ed. J. James. Durham: Duke University Press.

— 	 2006, «Race, nation, and empire in a blackened World», Radical History Review 95(Spring), 
pp. 251-52.

Smucker G., 2007, «Environmental vulnerability in Haiti», Washington DC, USAID Report. 



	 Outbreaks of Cholera, Capitalism and Humanitarianism	 201

Tappero J.W., Tauxe R.V., 2011, «Lessons learned during public health response to cholera 
epidemic in Haiti and the Dominican Republic», Emergency Infectious Disease, November 
2, http ://dx.doi.org/10.3201/eid1711.110827.

UN Committee on Elimination of Racial Discrimination in DR. 2013, http://www.unog.ch/802
56EDD006B9C2E/%28httpNewsByYear_en%29/E826747DF6291A23C1257B1D004DBED0
?OpenDocument

«Vision and Roadmap for Haiti», 2010, Prepared by the Private Sector Economic Forum, March 23, 
http://developinnovations.com/data/images/haiti-forum-and-roadmap_100323-final-draft_w-
complete-annexes_ld250310.pdf. 

Wald P., 2008, Contagious: Cultures, carriers, and the outbreak narrative, Durham, Duke UP. 
Walton D.A., Ivers L., 2011, «Responding to cholera in post-earthquake Haiti», New England 

Journal of Medicine 364(1), pp.3-5.
Wilderson F., 2010, Red, white & black, Durham, Duke University Press.
Williams J.P., 2010, «Hidden Cost of DNA Banking», The Nation, April 12, http://www.thena-

tion.com/article/hidden-cost-dna-banking. 





Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141, B´– Γ ,́ 2013, 203-216

Julia Edthofer*, Assimina Gouma**

No woman is illegal: 
Re-introducing antiracism in feminism1

Abstract

This is an approach of the issue of anti-racism in relation to feminism taking as ex-
ample the German speaking countries. We argue that the efforts of some represent-
atives of “feminism” to legitimize structural racism in the name of women’s rights 
had great acceptance in the public sphere of several European countries. In some 
cases this situation even created alliances between the far right and feminists. On 
the other hand, anti-immigrant policies in the name of women’s liberation gener-
ated resistance in both social movements and theoretical approaches in the field of 
anti-racist feminism. Especially self-organizations of migrant women have played 
a leading role in the political movement against anti-immigrant measures as well 
in the theoretical approach to anti-racist feminism. 

Keywords: Anti-racist feminism, migration, self-organization of migrant 
women, “white” feminism, women’s rights

The issue of antiracist feminism has been embraced by several migrant 
organizations and activists. The main question examined in this article is 
how antiracist feminism might be fruitfully conceptualized. Our paper dis-
cusses the concept of antiracist feminism using two interlinked approach-
es: the first is related to the struggles of migrant women for social and 
political rights; the second focuses on white mainstream feminism and the 
adoption of antiracist criticism. In our text, we reflect on two political per-

* Sociologist, Research Group “Critical Migration research” [KriMi].
** University of Vienna and Research group “Critical Migration research” [KriMi]. 
1. All citations from German texts have been translated into English by Julia Edthofer and 

Assimina Gouma.



204	 Julia Edthofer, Assimina Gouma

spectives: on the one hand, a migrant feminist standpoint and, on the other, 
a mainstream feminist one seeking to de-centre itself.

In recent publications, the self-location of writers themselves along the 
axes of power is an issue of controversial discussions. Ruth de Souza, 
for example, refers to Stuart Hall (1996) in order to emphasize that “all 
writers speak from a particular place and so it is important that they lo-
cate their own experiences and culture in their writing” (de Souza, 2004: 
464). Migrant feminists criticize though that the location of the self as 
writer, speaker or scientist can only make sense with the parallel struggle 
for structural and political changes. Otherwise, the endless reflection of 
one’s own “white” privileges in the field of critical whiteness could func-
tion merely as a “religious apology” without consequences (Arslanoğlou, 
2010). Our decision for putting forward a twofold approach in this essay is 
therefore not accidental; it corresponds to our experiences and (dis)place-
ments as migrant and non-migrant women, researchers and activists, who 
met in Austria and are both strongly influenced by (anti-)feminism and 
(anti-)racist encounters and struggles partly in the Greek- and partly in 
the Austrian societies. Our different social histories and cultures within 
which we move are not essentialized but are seen and lived as experiences 
that offer us the perspectives for conceptualizing our political thought and 
practice. Therefore, as our writing is situated between different positions, 
we become in turn outsiders and insider’s vis-à-vis various contexts (de 
Souza, 2004: 463f.). 

1. No woman is illegal

The campaign “Keen Munch its illegal” (“No one is illegal”) was first in-
troduced in 1997 during the “Documental X” in Kassel, Germany.2 Since 
then this message has been one of the most widespread political state-
ments in the struggles against structural racism and anti-immigration laws 
in german-speaking countries. Several social movements have supported 
the campaign which positions the issue of human rights – which is broadly 
regarded as an achievement of the global north – against racist migration 
regimes of western societies. 

By rephrasing the meaning of the campaign into “No woman is illegal”, 
we suggest to conceptualize a feminist perspective. What is the meaning 

2. It has been the main message of the coordination meeting of 30 anti-racist groups consist-
ing of migrants, church organizations, trade unions, civil society representatives etc.



	 No woman is illegal	 205

of this rephrasing for the feminist praxis? What does such a viewpoint 
require from feminism? The struggle for women’s rights has been central 
in the history and concept of feminism. However, in the capitalist societies 
of the global north, migration is challenging the content and strategies of 
liberal feminism focusing on women’s rights. Migrant women introduced 
therefore the position “Migrant women’s rights are women’s rights” (Leo 
– Berating, 2010) in order to refer to an antiracist feminism. The formu-
lation “migrant rights are women’s rights” demands a feminism that is 
mainly against anti-immigration laws and not solely restricted in the strug-
gle against patriarchal structures in the societies. 

At the same time, we have to pay attention to the fact that feminist 
struggles framed by the politics of women’s rights have little impact on 
the situation of undocumented migrant women with much less legal rights. 
Furthermore, we have to take into consideration that apart from undocu-
mented women, such concerns apply also to western women living pre-
carious lives: The mainstream discourse on women’s rights reflects mostly 
the needs and claims of hegemonic feminist groups that have privileged 
access to media and the public sphere. In other words, several feminist 
projects – like campaigns against the “glass ceiling” for more women in 
management positions – refer primarily to the representatives of the privi-
leged classes or articulate positions of the majority society. The efforts 
towards women’s rights must be linked to subaltern feminist praxis and 
its strategies in order to combat racism without overlooking geopolitical 
power relations. Migrant and not-migrant women need alliances towards a 
socio-critical feminist position that takes into account the global relations 
of exploitation. Such a feminist viewpoint does not neglect but rather at-
tempts to capture the intersections of racism, sexism and class differences.

Developing a critical position is all the more urgent, since political 
actors – from feminist thought otherwise “unsullied” – exploit the issue 
of women’s rights against migrants. Bringing migration and feminism to-
gether is a project that questions the situated (feminist) knowledge of the 
majority society from several perspectives. “Migrant women’s rights are 
women’s rights” is therefore not a truth, but a demand and a challenge for 
feminist thought and praxis. It reclaims the critique of Black Feminism and 
Subaltern Studies against the idea of a “sisterhood without antagonisms” 
or a homogeneous “woman” category in contemporary social relations. 
Migrant women’s rights and struggles challenge hegemonic Eurocentric 
positions. The focus of challenge thereby encompasses both, questions of 
solidarity and struggle as well as questions of being the political subject.



206	 Julia Edthofer, Assimina Gouma

2. “Migrant women” as a political project

What does it mean to be a “migrant woman”? “Being migrant” can have 
an empirical or even a technical meaning in order to feed statistical data – 
many people are marked as migrants or people with “migrant background” 
in official statistics, although they would never refer to themselves as such. 
However, the experiences, structural conditions and biographies of mi-
grants cannot be summarized in one single position or nomination. Similar 
to the objection that “woman” can be used as a universal category it is 
also not possible for someone to be just a “migrant woman”. As it is ech-
oed in the critique of an undifferentiated categorization as “woman”, the 
category of “migrant woman” cannot represent the various concerns and 
requests conventionally associated with it. In order to illuminate some of 
the internal differences playing out in the category itself, let us consider 
the following: In Austrian society, being a “migrant woman” can mean to 
be deported after contacting the police (see detailed report in No Racism 
2011) for being raped and exploited for several years.3 To be a migrant 
woman thus means to be forced to develop strategies in order to overcome 
restrictive laws and militarized borders. It also means to strengthen col-
lective political action in order to struggle against racism without having 
a union – just as it happened during the Transnational Migrant Strikes at 
the first of March 2011 and 2012 (Initiative Transnationaler Migrant_in-
nenstreik, 2011).4 

3. A 27-year-old woman from Nigeria who was forced into involuntary sex work by human 
being traffickers has been deported from Austria in January 2011. She had dared, after years of 
exploitation and torture, in spite of all threats to turn for help to the police. The authorities re-
acted promptly – and pushed the woman off to Nigeria. A juridical claim for humanitarian resi-
dence rights by the responsible Municipal Department 35 is in the running. But the result will 
no longer be experienced by the woman; she might be already dead until then. The immigration 
police did not wait for the decision; the woman was forced to fly back to Nigeria in the night of 
the 20th January and faces an uncertain future fearing the worst case because of the statements 
made before the Austrian authorities. It is interesting in this context that the authorities officially 
pretend to take action against forced labor and assisting victims of human trafficking. This ex-
ample shows once again that the political discourse about human and women trafficking is just 
a way for the further deprivation of rights of migrants.” (no racism 2011).

4. On 1st of March 2011 migrants in Austria and anti-racist supporters joined the protest 
against racism, exploitation and restrictive anti-immigration laws. The “Transnational Migrant_
innenstreik” on 1st of March goes back to the protests in 2006 in the United States. A catalyst 
for the strike was “The Border Protection, Anti-terrorism, and Illegal Immigration Control Act 
of 2005”, also known as HR 4437. This law denounced 12 million undocumented migrants as 
well as their supporters as criminal people. In the following years a transnational action day 



	 No woman is illegal	 207

“Being a migrant woman” means always both opposing strategies of 
resistance and affirmation. Some women reject the term “migrant” in order 
to dissociate themselves from the stigma of being “dangerous classes”. 
Some might negate this position in order to protect themselves from dis-
crimination and racism. Other women prefer or even insist to embody this 
identity in everyday life. Some women reject the designation of being a 
“migrant woman” as an authoritative construction and attribution imposed 
on them by the hegemonic groups and discourses: Although they have set-
tled since many years in countries other than the countries of origin, they 
do not possess the same rights because they are still treated as “foreigners” 
and “strangers”. The relevant question here is: For how long is a woman 
a “migrant woman”? And who is entitled to define, and according to what 
criteria, the status of “being a migrant”? 

Regarding the different practices towards the invocation as “migrant”, 
it remains in question if this category can still produce meaning or make 
sense. After disputes with activists of the left-wing women’s movement in 
Germany, participants of the 5th Congress of Black Women 1991, decided 
to develop their self-representation as “migrant women”. This was also a 
reaction to the ongoing legal restrictions against migrants and the german 
attitude that racism for a long time has been exclusively discussed in rela-
tion to anti-Semitism, whereas politics and actions against migrants have 
been denominated as just “discrimination” or – even worse – as “xenopho-
bia”. Soon the project of “being migrant” became a core issue of further 
struggles: “During the last conference of Immigrant Women, Women in 
Exile, Jewish Women and Black Women in Bonn in March 1994 raised 
once again the question of a common political identity. Such a common 
identity should name our differences, but also identify our commons. Dur-
ing the discussion we soon realized that we could not find a definition that 
encompasses all our experiences and locations” (FeMigra, 1994). In their 
manifesto, “We, the rope dancers”, the Feminist Migrant Women Organisa-
tion (FeMigra) describes “being a migrant woman” as a process of shared, 
non-essentialist political identity and as an oppositional location against 
exclusion in European migration regimes.5 FeMigra was fighting against 

(France, Greece, Italy, and Spain) took shape calling people with the same concerns the protests 
against exploitation and criminalization. The highlight of the first Transnational Migrant Strike 
in Austria in 2011 was the rally at Viktor-Adler-market in the 10th District of Vienna.

5. ‘‘The definition of our own political identity as migrant women has to be understood as 
a counterclaim, as the name of an oppositional place. We are aware of the tightrope on which 
we move, when we construct a strategically conceived identity, which may be for some women 



208	 Julia Edthofer, Assimina Gouma

racism and rejected the idea of global sisterhood or a universal category 
of being a “woman” but at the same time demanded the right to represent 
themselves as migrant women. Political self-organization became their fo-
cus in struggling against injustice and for social and political rights. Mi-
grant feminists rejected the culturalization of social inequalities and spoke 
out against assimilation imperatives articulated by the hegemonic groups. 

3. Heritages of the critical

Solidarity and resistance are core issues of the “Rope Dancers” political 
project. Their manifesto delivers political positions and arguments for the 
mobilization against state policy towards migrant women. At the same time, 
the activists insist on the need to produce feminist political knowledge that 
takes into consideration the antagonisms between women with different so-
cial positions. By doing so, the “Rope Dancers” speak for feminism without 
focusing solely on the struggle against patriarchy. They redefine feminist 
politics as the attempt to discern the complex production of power relations 
in the society (FeMigra, 1994). The political identity of migrant women is 
understood as an oppositional place where resistance emerges against neo-
liberal conditions and the “normalization” of national and racist practices. 

FeMigra’s political project resonates with the criticism and the political 
activism of Black feminists and feminists of colour in the US. Since the 
emergence of the feminist movement they formulate feminist criticism, 
which decentres and transcends white mainstream positions in pointing 
to the intersections of white supremacy or racism and patriarchy. Up to 
the 1970s, preclusions produced by white, bourgeois feminism, which are 
due to its racist underpinnings and its entanglement with racist structures, 
imperialism, neo-colonialism and global socio-economic inequalities were 
not accounted for in Western mainstream feminism. Women of Colour and 
Black feminists, who were affected by those power inequalities, were not 
included in feminist knowledge production, nor were they part of the for-
mulation of “universal” feminist political demands and strategies. As a 

exclusive and for some women in turn limiting. However, we regard this position important, 
in order to bring into the centre the immigration history and policy of this country. We want to 
question the dominant culturalization of social inequalities, which refers us to the position of the 
other and strangers. In attempting, however, to shape a migrant women policy, which is not lo-
cated in national or cultural spaces, but in the possibilities of resistance within the social contra-
dictions, we want to break the logic of separatism between the own people and the strangers (and 
vice versa) and to escape in this way from the signified position of the object.” (FeMigra, 1994).



	 No woman is illegal	 209

consequence, and enhanced from the 1970s onwards, these activists and 
theorists started to intervene critically in activist and academic debates. 
Also in german-speaking contexts these interventions led to a self-reflec-
tion (or resistance to the criticism) within white feminism (Gutiérrez-Rod-
ríguez, 1999). A starting point for this self-reflection has been the claim for 
a consequent standpoint-political perspective on movement politics, which 
renders visible racist structures, power inequalities and privileges and thus 
allows for subjecting them to political criticism and action. 

From a “bio-austrian”6 feminist perspective, from which one of us is 
writing, anti-racist criticism of black feminists, feminists of colour and 
migrant feminists demanded and thus opened up the possibility for self-
reflection. Bearing in mind the starting point of feminist political practice 
and theory, namely the criticism of power inequalities and interwoven vio-
lent relations, this process had to happen in order to stick to feminist po-
litical goals. Feminism as a political project is directed against such power 
relations and it strongly builds on the collectivization and politicization of 
individual experiences as tool for producing counter-hegemonic knowledge 
and for its translation into political action. Put in another way, the epistemo-
logical underpinnings of feminist knowledge production could be described 
as theory rooted in political practice. Political criticism formulated from 
migrant feminist7 standpoints is based on such a collectivization of experi-
ences which, however, are not made by white feminists belonging to the so 
called “majority society”, simply because they are not affected by structural 
and post-colonial everyday-racism (Gümen, 1996; Oguntoye, 1986). 

Consequently, an antiracist self-reflection requires the denomination 
and analysis of one’s own privileges, which of course can be an uncomfort-
able process with contentious potential. It is contentious, on the one hand, 
because it relates to questions of social materiality, namely to questions 
related to access to resources. As experience reports from migrant grass-
roots-organizations stress, feminist allies pertaining to the ‘majority soci-

6. “Bio-Austrian” is a term adopted from “Kanak Attak”, a German anti-racist migrant 
political self-organization, which uses the term “bio-german” to denominate German citizens 
belonging to the so called “mainstream society” – in other words: German citizens without a so 
called “migration background”.

7. We adopt the self-denomination ‘‘migrant feminists“from FeMigra, who use it in a two-
fold way: First, it is applied as strategic identity for persons who do not belong to the majority 
society; second it is used as technical term for persons who do not hold the German Austrian 
citizenship. The activists are aware of the homogenizing effects of such identity-political self-
denominations, but they opt for it in order to strengthen their political capability to act.



210	 Julia Edthofer, Assimina Gouma

ety’ can easily – and fast – turn into competitors and critics when it comes 
to the question of the distribution of infrastructure and funding. FeMigra, 
for example, points out that although “bio-german” feminists held struc-
turally shaped advantages regarding access to resources, they soon turned 
into critics of “migrant particularism and separatism” in defending them 
against uncomfortable migrant neighbours (FeMigra, 1993: 10f.). On the 
other hand, such a process of self-reflection has contentious potential, be-
cause it questions and “decentres” the white feminist understanding of 
solidarity. Such processes of decentring are at stake, for instance, when 
the offered form of solidarity of hegemonic feminists is neither wanted 
nor needed. FeMigra explain their lack of interest in “friendly exchang-
ing mutual stereotypes” with mainstream feminists by the fact that their 
main political interest has always been the fight for political and social 
rights for migrants. They felt quite isolated with their claims within main-
stream white German Austrian feminist movement politics. Their struggle 
for equal rights was not supported; rather it was ignored or downplayed 
(ibid.). Such differences and ruptures, which are rooted in unequal posi-
tions along axes of difference, are to be politicized and rendered politically 
productive. What is at stake from a bio-Austrian perspective is thus the 
development of a “decentred solidarity”.

Decentred solidarity points to political self-reflection on two different 
levels. On the one hand, this solidarity requires “making room”. Making 
room, in this context, means, on the one hand, that white feminists should 
stop being suspicious of “migrant separatism”, or even refuse it as being 
particularistic and exclude it thus from “their” hard-owned infrastructure. 
Also, it implies accepting that migrant separatists do not wait for main-
stream feminist support and gratuity for political self-organization and or-
ganize apart – not least to avoid the necessity of providing constant and 
exhausting “anti-racist counselling” for their white allies, as Arslanoğlu 
puts it ironically (Arslanoğlu, 2011: 3). On the other hand, making room 
is understood as the willingness and ability to react to the criticism for-
mulated by black and migrant feminists as well as feminists of colour: it 
requires practices to actively support their claims for equal social and po-
litical rights such as the right to stay, the right to move, to vote, to work or 
not to work, etc. Such a decentred solidarity is a political strategy that un-
covers, analyses and potentially transcends preclusions and paternalisms 
within white mainstream feminism. 

Consequently, political criticism has to focus on social and political 
rights in the various migration regimes and thus poses the question: Are 



	 No woman is illegal	 211

migrants’ rights women’s rights? A state-centred (and thus ethnic-nation-
alistic) feminism (Eichhorn, 1992: 103f.), providing programs for the ad-
vancement of women and anti-discrimination legislation for a “national 
community”, ignores migrants or non-citizens. Such women’s rights are 
grounded in a societal system, which includes migrants as workforce, but 
deprives them of equal rights. The criticism of a white mainstream femi-
nism that blinds out its geopolitical and social positionality, is thus still to 
be strengthened.

4. “Borders are too close for us”: Struggles  
and self-organization of migrant women 

Collective strategies and tactics of resistance are key elements of the strug-
gles of migrants. In several cases such struggles have been constitutive 
for the self-organization of migrant women. On the one hand feminist mi-
grants’ organizations such as Lefö, maiz, Orient Express, Peregrina and 
many more in Austria, aim also at the practical support of migrants. On 
the other hand, self-organization is a political self-empowerment based 
on concrete – often precarious – life realities as well as on feminist, an-
ti-heteronormative, anti-racist and post-colonial political standpoints. 
Migrant self-organizations thus continue the discussion on possible anti-
racist feminist practices. In many cases their criticism against structural 
racism can be described as in-depth analyses of the “Politics of Location” 
(Yuval-Davis, 2006), as they defend a differentiated, self-determined pub-
lic within the majority society in order to subvert hegemonic projects of 
belonging. Their aim is to deconstruct political conditions of inequality 
and to indicate collective (guerrilla) strategies: “Austria we love you! We 
will never leave you!” (maiz slogan). Such a collective self-understanding 
is developed within political projects, in which solidarity is neither exclu-
sively bound to gender relations nor to ethnicisation/ethnicity. The first 
Transnational Migrants’ Strike on the 1st of March 2011 thus sought to de-
construct the splitting in “We” and “You”.8 But still, demarcation is – and 

8. “We have come as workers, as students and professors, as refugees, relatives, physicians 
and sex workers, as undocumented migrants, as au pairs, professionals and care workers. We 
have been living here for years and sometimes for generations. We are here, in kindergartens, in 
schools, hospitals, and nursing homes, on construction and production sites, at universities, in 
private homes, in brothels, super markets and offices. We have all genders and sexual orienta-
tions, we believe in different religions and ideologies, we belong to different age groups and 
social strata. We have diverse backgrounds, sometimes we stick to our ethnic origin, sometimes 



212	 Julia Edthofer, Assimina Gouma

lasts – an important anti-racist political means. When the Black feminist 
political activist Araba Evelyn Johnston-Arthur rejected her nomination 
for the Austrian MiA-Award,9 a huge number of feminist migrant organi-
zations publicly supported the political message of her open letter, which 
can be synthesised in the following statement: “On the one hand ‘success-
ful migrant women’ are called before the curtain in a way that is well-
covered by the media, on the other hand racist structures on the political 
and the societal level, such as the ‘new’ aliens legislation for instance, are 
not touched – but it is exactly such structures, which systematically put 
migrants in a worse position.”(Johnston-Arthur, 2009)

Another topic currently at stake in feminist antiracism regards the 
interweaving of gender-based violence and the hegemonic discourse on 
“foreigners”. In particular the anti-Muslim discourse links the issue of 
violence with anti-migrant politics and demands for deportation and strict 
laws against the “violent foreign man”. Thilo Sarazzin (2010) is one of the 
prominent proponents of such demands in Germany. For his argumentation 
he refers to the “authentic voices” of women like Serap Çileli (2008) and 
Necla Kelek (2005) which are also well-known in german-speaking pub-
lics. The two women have common biographies brought up in Germany in 
Muslim families with migrant experiences and demand in their texts to use 
anti-migrant laws in order to combat violence against women.10 

Like Yasemin Shooman (2012) also the political economist Esra Erdem 
(2009) criticises the positions of Necla Kelek and emphasizes that propo-
nents of the anti-violence movement would rather outsource gender-based 
violence to “brown men” than work on an adequate victim protection legis-
lation and infrastructure. As a consequence, the judiciary would become part 
of the german migration regime directed towards migrant men who get con-

we renounce these forms of belonging. We are living here and there. We are not longing for an 
old or for a new homeland. Frontiers are too narrow for us. We do not fit into them, they don’t fit 
our lives. «Transnational Migrant Strike on the 1st of March 2011, Online source: www.1maerz-
streik.net (accessed in July 2011).

9. The Austrian Mia-Award has been introduced in 2008 according to an idea of the con-
servative politician Christina Marek. Women of “migrant background” are asked before the 
curtain and “honored for their achievements in and for Austria” (Mia-Award, 2012). The nomi-
nations are organised in categories such as sport, science, arts, civil rights, etc. The Mia-Award-
Gala takes place every year at the 8th of March during Womens’ Word Day.

10. Yasemin Shooman (2012) criticizes that Kelek and Çileli make the mistake to refer to 
their own violence experiences as a cultural phenomenon attached to migration and Islam. She 
describes their function in the german public as the one of “key witnesses of the prosecution” 
whose comments are instrumentalized by far-right politics.



	 No woman is illegal	 213

structed as potential perpetrators. (ibid.: 189) Furthermore, Erdem stresses 
that such politics not only affects potentially violent migrant men but above 
all female migrants in precarious living conditions. In this context, it is also 
to be emphasized that a restrictive alien law, as it is inherently structur-
ally racist, never improves the situation of migrant women. Like Johnston-
Arthur in Austria, Erdem also points to the violent consequences induced 
by the racist german alien law that creates new dependencies for migrant 
women and thus facilitates their exploitation and oppression. In this context, 
she also points to deficits within white mainstream feminist politics: “It is 
about time that the german feminist movement starts to deal with the fact 
that it did not develop a progressive feminist vision for the german migra-
tion society. If this challenge can be met strongly depends on the question 
if the interconnectedness of migrants´ and feminist struggles” (ibid: 200).

5. Challenging the re-discovery of enlightened  
European “philogyny”

The re-discovery11 of gender equality as major political project of the en-
lightened Europe, which encompasses the whole political spectrum includ-
ing even the extreme right, points to the aforementioned “blank spaces” 
within feminist knowledge production and politics. Mainstream media 
promote male and female protagonists fighting for women’s rights, in elec-
toral campaigns “free women” are to be protected from the “constraint 
to veil” and the Austrian home secretary frames gender-based violence 
within migrant communities as a “cultural offence” caused by “traditional 
violence”. At the same time, the cultural and symbolic “victimization” of 
female migrants in public and media discourse advances. The picture of 
“needy” and “uninformed” migrant women is common sense within he-
gemonic discourse and justifies sanctions as well as constraints regarding 
educational – and above all – linguistic policies. Migrants are framed as 
people without knowledge, education and proper (german) language skills 
and “state pedagogy” is justified and even presented as the only solution 
– also in liberal feminist politics. The intersections of sexism and racism 
draw on old stereotypes with a new livery and migrant women are con-
structed as new “savages” who have to be civilized and enlightened. 

11. The defense of women’s rights has been one of the pleaded ‘‘political projects” during 
colonialism and the exploitation of the colonies was morally justified by this ethically important 
project.



214	 Julia Edthofer, Assimina Gouma

Neither historically nor in the current debates such inherently racist 
constructions and the interlinked power of definition do refer to an exclu-
sively right-wing project – rather they are deeply embedded in the main-
stream of society. Journalistic comments in the Austrian liberal quality 
press, such as Die Presse or Der Standard, relate to feminist politics when 
justifying structural racism: “The rhetoric of enlightenment renders a sort 
of anti-Muslim racism presentable, which so far has been propagated only 
by the extreme Right. In this context, (pseudo-)feminist argumentations 
always play a central role.” (Neuhold and Mendel, 2011: 10)

Such political configurations are also directed against the white femi-
nist movement. In imagining a majority society, in which gender equal-
ity has been achieved (above all in comparison to the gender relations 
amongst the non-enlightened “Others”) feminist claims get devaluated and 
minimized. Rather than focusing on social change towards gender equal-
ity, neoliberal politics of individualising the (highly culturalised) social is 
taking over. Summing up the aforementioned, a radical criticism of racist 
and sexist intersections is thus at stake. Such a criticism focuses on the 
social and political realm and thereby seeks to combine a critique of sym-
bolic violence with an analysis of material or structural inequalities. 

As Maria do Mar Castro Varela and Nikita Dhawan (2003) point out, an 
exclusive focus on cultural criticism could turn into merely academic self-
reflection. The authors illustrate this in pointing to the omissions of postco-
lonial theory, which tends to leave out material questions as well as materi-
ally grounded social positionalities of the postcolonial theorists themselves. 
The authors thus call for an enhanced socio-economic analysis of the “he-
gemonic reality” in order to complement the discourse-analytical criticism 
of unequal power relations on a symbolic level (Castro Varela and Dhawan, 
2003: 275). Arslanoğlu also points to ambivalent effects of antiracist self-
reflection in academia, which she criticises to be an exclusively academic, 
identity political and partly cultural-relativist political project. In her view, 
the hegemonic positionality (as being white, middle-class, heterosexual, 
etc.) would get “publicly confessed” without drawing the logical political 
consequences in fighting against - the very material - racist and classist 
structures that render academia still a ‘‘white“ room, mainly set aside for 
members of the majority society. In Arslanoğlu’s words, such academic 
criticism could be denominated as fake antiracism, which patronises and 
excludes migrants’ positions and voices once more (Arslanoğlu, 2011: 4).

Following the political positions of feminist migrant self-organizations 
such as FeMigra, maiz and Lefö, which have developed their theoretical 



	 No woman is illegal	 215

standpoints and their criticism within and as outcome of their political 
practices, we would like to make a plea for a consequent de-culturaliza-
tion and re-politicization of social and political issues. Such a political 
approach analyzes the functionality and mechanisms of the respective na-
tional and supranational migration regimes; it strengthens resistance to it 
and advances the struggle for social and political rights. 

This discussion leads back to the importance of migrant feminist criti-
cism regarding white mainstream feminism. Since the feminist political 
project is directed against any form of unequal power relations, such criti-
cism needs to integrate the antiracist standpoint in its political agenda and 
to sharpen the political standpoint. If it rejects such a decentring and a 
consequent “course correction” (Knapp, 1998), it would abandon its most 
essential political claim. In summary, from a “hegemonic-theoretical per-
spective”, movement politics and academia are fields where counter-he-
gemonic knowledge is produced and strategies of resistance against he-
gemonic power structures are developed. What is at stake at the “hegem-
onic-political level” is thus the dissemination and “hegemonization” of 
such counter-discourses and counter-practices as formulated by black and 
migrant feminists and feminists of colour in building up alliances and in 
developing further a decentred feminist political project.

Bibliography

Arslanoğlu A., 2010, «Stolz und Vorurteil. Markierungspolitiken in den Gender Studies und an-
derswo», Outside the Box. Zeitschrift für feministische Gesellschaftskritik, no 2, pp. 2-4.

Castro Varela M., Dhawan N., 2003, «Postkolonialer Feminismus und die Kunst der Selbstkritik», 
in Steyerl H. and Gutiérrez Rodríguez E. (eds.), Spricht die Subalterne Deutsch? Migration 
und postkoloniale Kritik, Münster, Unrast, pp. 270-291.

Çileli S., 2008, Eure Ehre – unser Leid. Ich kämpfe gegen Zwangsheirat und Ehrenmord, Munich, 
Blavalent.

de Souza R., 2004, «Motherhood, Migration and Methodology: Giving Voice to the “Other”», The 
Qualitative Report, 9 (3), pp. 463-482.

Eichhorn C., 1992, «“Frauen sind die [N-Wort] aller Völker”. Überlegungen zu Feminismus, Sex-
ismus und Rassismus», in diskus-Redaktion (ed.), Die freundliche Zivilgesellschaft. Rassis-
mus und Nationalismus in Deutschland, Berlin, Edition ID-Archiv, pp. 94-104

Erdem E., 2009, «In der Falle einer Politik des Ressentiments. Feminismus und die Integrations 
debatte”», in Hess S., Binder J. and Moser J. (eds), No integration?! Kulturwissenschaftliche 
Beiträge zur Integrations debatte in Europa, Bielefeld, Transcript., pp. 187-207.

FeMigra, 1994, «Wir, die Seiltänzerinnen», in Eichhorn C. and Grimm S. (eds), Gender Killer. 
Amsterdam/Berlin, pp.: 49-63. Online: http://www.nadir.org/nadir/archiv/Feminismus/Gen-
derKiller/gender_5.html (25.07 2011).



216	 Julia Edthofer, Assimina Gouma

Gutiérrez Rodríguez E., 1999, «Fallstricke des Feminismus. Das Denken “kritischer Differenzen” 
ohne geopolitische Kontextualisierung. Einige Überlegungen zur Rezeption antirassistischer 
und postkolonialer Kritik», Polylog – Zeitschrift für interkulturelles Philosophieren, online: 
http://them.polylog.org/2/age-de.htm (15.12. 2011).

Gümen S., 1998, «Das Soziale des Geschlechts», Das Argument: Grenzen 40.224, pp. 187-202.
Hall S., 1996, «New Ethnicities», in Morley D. and Chen H.-H. (eds), Stuart Hall: Critical Dia-

logues in Cultural Studies, London, Routledge, pp. 441-449.
Initiative Transnationaler Migrant_innenstreik, 2011, «1. März 2011», online: http://www.1maerz-

streik.net/1-maerz-2011/ (01.03.2011).
Johnston-Arthur A.-E., 2009, Offener Brief an die InitiatorInnen des miA Awards, 2009, online: 

http://volksgruppen.orf.at/diversitaet/aktuell/stories/81349/ (25.07. 2011).
Kelek N., 2005, Die fremde Braut. Ein Bericht aus dem Inneren des türkischen Lebens in 

Deutschland, München, Goldman.
Knapp G.-A., 1998, Kurskorrekturen. Feminismus zwischen Kritischer Theorie und Postmoderne, 

Frankfurt am Main, Campus.
Lefö – Beratung, Bildung und Begleitung für Migrantinnen, 2010, Migrantinnenrechte sind 

Frauenrechte. Jahresbericht 2010, online: http://www.lefoe.at/index.php/jahresberichte.html 
(14.10.2011).

Mia-Award, 2012, «Über die MiA», οnline: http://www. mia-award.at (12.10.2012)
Neuhold P., Mendel I., 2011, «Emanzipation statt Integration. Was tun, wenn die Innenministerin 

“Feminismus” entdeckt?», An.schläge, no 7, pp. 10-13.
nextGENDERation, 2004, Not in our names! online: http://www.nextgenderation.net/projects/noti-

nournames/english.html (30.03.2011).
no racism (2011), «Abschiebung per Sammelcharter - Informationen aus Wien», online: http://

no-racism.net/article/3642/ (20.01.2011).
Oguntoye K., Ayim M., Schultz D., 1986, Farbe bekennen. Afrodeutsche Frauen auf den Spuren 

ihrer Geschichte, Berlin, Orlanda.
Sarrazin T., 2010, Deutschland schafft sich ab. Wie wir unser Land aufs Spiel setzen, Munich, 

Deutsche Verlags-Anstalt.
Shooman Y., 2012, «(Anti-)Sexismus und Instrumentalisierung feministischer Diskurse im an-

timuslimischen Rassismus», online: http://www.polsoz.fu-berlin.de/polwiss/forschung/sys-
teme/empsoz/mitarbeiter/stoess/lehre/Shooman.pdf (12.08.2012)

Yuval-Davis N., 2006, «Belonging and the politics of belonging», Patterns of Prejudice, 40 (3), 
pp. 196-213.



Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 217-231

Aliki Angelidou*

COPING WITH PRECARITY: NEOLIBERAL GLOBAL
POLITICS AND FEMALE MIGRATION 

FROM BULGARIA TO GREECE (TAKING THE LEAD
FROM THE CASE OF KONSTANTINA KUNEVA) 

ABSTRACT

Based on ethnographic study among Bulgarian women migrants in Athens and 
more particularly on the case of the attack against a Bulgarian cleaner and union 
representative Konstantina Kuneva, this article argues that female migration has 
to be understood as the consequence of the demise of the welfare state in former 
Eastern Europe and as resulting from the subsequent application of neoliberal 
politics. Most women migrate not only for making money but also to maintain their 
power and status as independent social actors and to negotiate unfavorable social 
positions and roles. However, the neoliberal restructuring of capitalist relations in 
the host country generates conditions of precarity for the migrants, especially for 
those working in the cleaning industry.

Keywords: female migration, precarity, postsocialism, Kuneva

1. INTRODUCTION

The end of the Cold War signalled the opening-up of new fields of research 
for anthropologists, among which the study of the integration of Eastern 
Europe and the ex-USSR to the global migratory system gradually occu-
pied a considerable position. Additionally, a large amount of literature on 
gender in Eastern Europe has flourished during the last decade1. Never-
theless, it is only recently that researchers have started to be increasingly 

* Lecturer, Department of Social Anthropology, Panteion University.
1. See on this question Gal & Kligman 2000 and Gal 2006. 



218	 Aliki Angelidou

interested in the gendered dimensions of the migration movements.2 In 
this article, by giving voice to the Bulgarian women migrants in Greece, I 
will attempt to bring forward the multidirectional aspects of female migra-
tion in the context of global economy. Taking as a starting point the well-
known story in Greece of Konstantina Kuneva, a Bulgarian cleaner and un-
ion representative who was attacked for her union activities with vitriolic 
acid that caused her severe health damages, this paper investigates migra-
tion strategies, representations of labor and gender relationships produced 
throughout the migration processes from Bulgaria to Greece. It is based on 
an ethnographic study among Bulgarian women migrants in Athens.3 

I argue that female migration can be approached as a response to the 
collapse of the welfare state in former socialist Europe and the imple-
mentation of neoliberal policies that have various social repercussions 
on women. In particular, the restructuring of the “private” and “public” 
sphere, the renegotiations of the gendered roles inside and outside the fam-
ily, and specific family relations motivate the decision to move. Women 
migrate not only for financial reasons. They also migrate in order to main-
tain their power and status as independent social subjects and to renegoti-
ate unfavourable social positions and roles. However, in the host country, 
migrants encounter similar global neoliberal politics that prompted them 
to leave their country of origin. These processes produce increasingly pre-

2. See, for example, the analyses of Brettell 2003 and Kelly, 2005. More specifically for 
Greece see Laliotou 2004 and 2006, Papataxiarchis et al. 2008, Sirigou-Rigou (no date indi-
cated)· Topali, 2006 and 2008· Tsimouris, 2008. Furthermore, for an overview of the studies on 
gender in contemporary Greece see the special issue of the review Syghrona Themata, 2006, 
edited by Laliotou and Benveniste. 

3. This article is based on data collected during my participation in the research programme 
PYTHAGORAS II-University Research Groups Support, “Multiculturalism and migration in 
Greece: Ethnic groups, identities, representations and practices in the era of globalization”, 
conducted by the Department of Social Anthropology, Panteion University and co-financed by 
the European Union and the Greek Ministry of Education. The data presented here derive from 
participant observation fieldwork, interviews and open discussions in Bulgarian with female mi-
grants in the urban area of Athens and the semi-urban area of Marathonas during 2005-2006 and 
from analysis of the Bulgarian press, including migrant journals. Subsequently, further research 
was conducted in 2007-2010. Interestingly, although this research was conducted in two places 
with different social features, the urban area of Athens and the “mixed” or semi-urban area of 
Marathonas, and although I spoke to women from both urban and rural areas in Bulgaria, I did 
not observe any important differences regarding their representations and views related to this 
urban/rural area divide. It is also worth noting that this divide has proved inadequate in the case 
of this research since many of my co-discussants often move from one area to the other while 
changing places of work and/or residency.



	 COPING WITH PRECARITY	 219

carious labor conditions and make invisible the most vulnerable parts of 
the working force, such as the female cleaners. Therefore, this analysis 
attempts to point the tensions experienced by migrants in their constant 
quest for meaningful agency in situations in which the global restructuring 
of capitalism fosters harsh labor relations and inequality.

2. SOCIAL TRANSFORMATIONS IN POST-SOCIALIST  
EASTERN EUROPE AND FEMALE MIGRATION 

In recent years, many anthropological studies have focused on the vari-
ous social effects and unfavourable work and living conditions for women 
after the fall of socialism. More specifically, numerous ethnographic stud-
ies underline a disproportionate amount of formal unemployment among 
women (Pine, 2000), their ongoing over-representation in underpaid jobs 
and in survival-related labour (Thelen, 2006), as well as their exclusion 
from entrepreneurial activities (De Sotto and Panzig, 1995; Pine, 1993 and 
1998). Ethnographies point out that women have taken over social services 
previously provided by the socialist state (Verdery, 1996; Goven, 1993a) 
and show the rise of nationalistic rhetoric and new conservative discourses 
on motherhood, often related with losses of reproductive rights (Goven, 
1993b; Gal and Kligman, 2000). However, few connections have been 
made between these devastating effects of the “transition” and women’s 
mass migration from former socialist countries during the last two dec-
ades.4 Here I suggest looking at women’s migration in correlation with the 
transformations of women’s social positions and self-identifications in the 
post-socialist societies. 

2.1. Konstantina Kuneva: an “ordinary” migration story of a Bulgarian 
woman in Greece
The story of Konstantina Kuneva is to a certain extent typical of female 
migration from Bulgaria to Greece. Kuneva, a highly educated woman 
with a degree in history, archeology and ethnography from the University 
of Veliko Tarnovo, Central Bulgaria, receives her degree at the moment 
the country faces a severe economic crisis after the fall of socialism and 
meets severe difficulties in finding a job according to her profession. She 
is forced to work like a petty trader bringing stocks from Rumania that she 

4. Such connections are found in the works of Pine, 1998 and Thelen, 2003.



220	 Aliki Angelidou

sells in the market of Veliko Tarnonvo. As Kuneva’s mother was already 
working as a domestic helper in a family in Athens, Kuneva arrives in 
Greece in 2001 to operate her four years-old son who faces some health 
problems and decides to remain in the country in order to have a follow up 
of her son’s health; she is in her mid-thirties and a single mother. Since her 
arrival she is forced again to get less qualified jobs, and works in a ware-
house of a super-market and then as a cleaner for a private company that is 
subcontracting workers to various public institutions, among which is the 
metro company (ISAP). 

What is more exceptional in Kuneva’s case is that, unlike the majority 
of Bulgarian women migrants, she was not employed in the private sector 
of household care, but in a big cleaning company. Additionally, she became 
an active trade unionist5 and starts to receive life threats because of her un-
ion activities. She became well known in Greece when she was severely 
attacked by an unidentified man who threw vitriolic acid on her face and 
into her throat in December 2008. For many analysts, this event, as Atha-
nasiou states is “an event of crisis and of critique”, which “bespeaks the 
intersecting powers of racialization and feminization that have historically 
structured the condition of “becoming precarious” (Athanasiou, 2011), a 
subject to which I shall return in the following sections.

In general, Bulgarian mass migration to Greece began in the late 
1990’s,6 especially after 1997 when the country went through a deep po-
litical and economic crisis which pushed many people to leave their home. 
As it is common to contemporary mobilities from ex-socialist countries 
to Greece, Albanian migration excluded, Bulgarian migration is mainly 
individual and female7. In her concise research on migrants from Bulgaria 
to Greece, Markova (2001) describes the characteristics of this female mi-
gration: the majority of women are between 30-50 years-old, some up to 
60; they are employed as domestic helpers, mainly taking care of elderly 
people and little children. They are also employed in agricultural activities. 

5. She became member of the Panattic Union of Cleaners and Domestic Personnel (PEKOP) 
and the first migrant elected secretary of the Union.

6. For a concise review of anthropological studies of migration in Greece see Angelopou-
los 2007. For an anthropological approach to cultural difference in contemporary Greece, see 
Papataxiarchis, 2006.

7. However, we should be cautious not to reinforce a stereotypical image about Bulgarian 
migrants in Greece since several families are settled down as well as people with high educa-
tional levels who come to study and/or to make a career in Greece (mainly artists, intellectuals 
etc).



	 COPING WITH PRECARITY	 221

Younger ones are mainly employed in restaurants, bars and/or nightclubs8. 
When female migrants talk about their migration, the reasons initial-

ly provided regarding their mobility are strictly economic: “We came for 
money. That’s it”, 33-year-old Tania explains. They state that the basic rea-
son for their mobility is the great difference in daily wages between the 
two neighbouring countries. Many of them stress that they would not have 
decided to move if there was no such difference.9 Moreover, geographic 
proximity allows a frequent and, to some extent, easy mobility “I thought 
that in case something happens, I can reach the Bulgarian border even on 
feet” notes Mariana, 34 years-old. 

When explaining their migration motives some informants, particularly 
those who worked in former state-owned factories, which either down-
sized their personnel after privatisation or closed down entirely, refer to 
their experience of unemployment. They often complain that there are no 
jobs today in Bulgaria and that there is no assistance - such as information, 
training or bank loans - for those who would like to open their own busi-
ness. They also refer to various other difficulties related to corruption and 
economic insecurity. For all these reasons, the majority of the population 
finds hard to shift from wage earners to small entrepreneurs and middle-
men, activities greatly advertised by the post-socialist governments. 

Interestingly, many of the Bulgarian female informants were not un-
employed at their home country, but had left their jobs upon migration. 
Those who were employed in education or administration consider that 
the job they left was “a good job given the prospects there”. Nevertheless, 
for many women, the basic motive for migrating was the fact that exist-
ing employment was underpaid. The extremely low wages in Bulgaria did 
not satisfy their own basic needs and those of their families, such as their 
children’s education, home repair or the purchase of a house, for exam-
ple. Many of them state that after the political reforms they did not earn 
enough to buy the new goods that entered their country. The majority of 
our informants already owned property (a house or an apartment) prior to 
their arrival in Greece.10 Thus, although many were employed and property 

8. In the context of this paper I do not include this specific migrants’ category that work in 
the entertainment sector and sex industry, regarding it as a separate research field with its own 
particularities.

9. On the creation of values as a consequence of the inequalities between the two sides of 
the borders, see, Green, 2002 and Kearney, 2004.

10. These were houses they had built during the socialist period or state-owned apartments 
they have purchased in low prices during the first years of the transition. 



222	 Aliki Angelidou

owners, they decided to leave Bulgaria because they perceived themselves 
as “poor” and “unable” to earn up to the new economic standards. 

As Chevalier (2001) notes, after 1990 two parallel tendencies have char-
acterized the Bulgarian domestic economy. On the one hand, after the intro-
duction of the “free market” economy, money plays a continuously impor-
tant role in economic transactions. On the other hand, there is an increase 
in agricultural production for both family consumption and for exchanging 
products. The latter two tendencies stemmed from the fact that many pen-
sioners or people close to pension returned to their villages of origin and 
began anew to cultivate their resituated land in order to produce basic foods 
for themselves and for their children in the city. Such practices existed since 
the last years of socialism but have proliferated in the aftermath of its disso-
lution.11 The younger generation considered this “return” to the countryside 
equivalent to “peasant” life and thus undesirable. Migration appeared thus 
as a response to the deterioration of Bulgarian domestic economy.

Besides the immediate economic difficulties, informants, especially the 
elder ones, faced the uncertainty implied by the degradation of socialist wel-
fare and pension system after 1990. As they considered their future Bulgar-
ian pension insufficient for meeting their basic needs, they saw migration as 
an alternative way to provide for their old age. Very often, they used their 
savings, which came from their labour in Greece, to repair and/or refurbish 
their houses, which they saw again as a way to secure their forthcoming old 
age. More rarely did some buy property in Greece as an investment. 

Therefore, initially, the majority of migrants experienced the cross-
ing of the border as a temporary relocation to a close destination, a solu-
tion which they thought would help them cope with the abrupt economic 
difficulties they faced after the fall of socialism while “waiting” for the 
Bulgarian economy to improve. Nonetheless, though their economic con-
siderations are central, there are many other factors not strictly related to 
monetary issues. 

2.2. Feminized migration: Working out family matters, gender roles and 
power relations
Some other motives of mobility advanced by our informants are the so-
called “personal reasons” (lichni prichini): “In Bulgaria we used to get 
marry very young, we did not know how to choose the right man, we would 

11. See on this question Creed, 1998.



	 COPING WITH PRECARITY	 223

marry the first one we encounter on our way… Fortunately what continues 
to exist out of this story are our children” 55 year-old Rada states. Forty-
seven year-old Dana adds: “If we were a family, would my husband allow 
me to come here alone to make money? Shouldn’t he come along with me? 
But, this solution was convenient for all of us”.12 

As Ventoura and Trubeta remark, “during the last decades some migra-
tion flows [...] have been remarkably transformed…[such as the fact] that 
women’s migration as family leaders [...], has drastically increased” (2005: 
21). In the case of migrants from Bulgaria, most women migrate neither as 
dependent members nor in the context of family reunion, but as breadwin-
ners13. In a general way, there can be identified two distinctive economic 
rationales, two different strategies, each of them defining the way female 
migrants experience the self, mobility and their residence in Greece. The 
first one is based on a “family-centric” value system, where individuals act 
as members of a household and they prioritise collective rather than indi-
vidual interests; the second one is based on an “individual-centric” ration-
ale, where agents emphasize individualism and personal choices. One may 
observe a correlation between women’s age and their positioning, the older 
women (45-65 years old) following the first value system and the younger 
ones (25-45 years old) the second one. In all cases their basic concern, as 
they say, is their children’s economic wellbeing. 

Moreover, none of the women I spoke to are employed in Greece in 
the sector in which they worked in their own country and most often they 
are individuals with high-level education who work as domestic helpers 
or cleaners, like in the case of Kuneva. Therefore, the following questions 
soon arise: What does drive women to leave their country and to work 
in jobs considered socially inferior to those they had at home? Why did 
their husbands accept their wives’ departure and the subsequent reversal 
of the roles that migration causes, as women become breadwinners? What 

12. The emphasis is mine.
13. Interestingly, many of the co-discussants commented that in Greece there are no jobs for 

men because male jobs are taken by Albanians, thereby explaining why the majority of migrants 
from Bulgaria are women. Some others argued that men do not “deign” to take positions others 
than those they have in Bulgaria because they regard those in Greece as socially subordinate. 
For example, rather than coming to work in Greece as agricultural or construction labourers, 
they preferred to remain in Bulgaria in administrative or management positions that although 
not well paid, are considered highly prestigious. On the contrary, those couples who prioritised 
staying together migrated together; in such cases, men would usually find jobs in Greece in the 
construction or technical sector and in agriculture.



224	 Aliki Angelidou

main characteristics of the gender-based differentiation in Bulgaria in the 
workplace and in interpersonal relations allow or even encourage women 
to undertake initiatives and leadership and migrate abroad? 

It seems that for many informants, and maybe for their husbands,14 mi-
gration is a way of “solving” or easing various family problems such early 
marriage in socialist Bulgaria and increasing rate of divorces, issues that 
arose during the socialist period and were sharpened after the fall of so-
cialism. Many of the informants were already divorced or separated, while 
others asked for a divorce after their arrival in Greece. Underage children 
remain in Bulgaria under their father’s care, but more often grandparents 
provide this care, thus reproducing a phenomenon that Verdery defines as 
“geriatrization” (1996: 65), which grew in strength and number during the 
socialist period.15 In many such cases, women state that they do not wish 
to visit Bulgaria frequently because it often involves unpleasant family 
encounters. Instead, they prefer to pay for their children’s and parents’ 
travel expenses to visit them in Greece during vacation. Consequently, for 
these women Greece is not only an economic way out, but also a way to 
“escape” (byagam) from difficult family conditions, which apparently in-
tensified due to their migration, and to make a “new start” in their lives. 

Although, most of those who left Bulgaria intended to return after few 
years, as the years passed they made Greece their permanent residence. 
Many women, both divorced and married, created temporary or more per-
manent relationships with Greek and/or Bulgarian men during their stay 
in Greece and did not exclude the possibility to marry a native.16 Percep-
tions about gender relations and the way of dealing with marriage are quite 
telling. For example, many women who have long-term relationships or 
are married to Greeks believe that, compared to Bulgarian, Greek women 
are in an inferior position because Greek men are more “spoiled” (raz-
glezheni) and closer to the “turkish-oriental mentality” (turski-orientaliski 
mantalitet). In general, they consider Greek men as much more “patriar-

14. As this research took place in Greece among female migrants, I did not have the oppor-
tunity to conduct research among their husbands or relatives in Bulgaria.

15. In socialist Bulgaria, often both parents were employed and retreated grandparents were 
taking over the care of their grandchildren since there were not sufficient state institutions for 
this purpose. For a thorough analysis of this topic see Iliev (unpublished manuscript).

16. Similar practices of temporary relationships between Greek civil war refugees and na-
tives in socialist countries of Eastern Europe are mentioned by Van Boeschoten (2000). There-
fore, one may wonder about the role of communist ideology in tolerating such “temporarily 
permanent” relationships during migrants’ and refugees’ stay in a foreign country.



	 COPING WITH PRECARITY	 225

chal” (patriarhalni) than Bulgarians: “They are used to having everything 
offered in hand, whereas in Bulgaria men help” 45 year-old Rumiana ex-
presses a typical comment. 

In order to understand such perceptions and attitudes we should analyt-
ically consider both the socialist and the post-socialist period in Bulgaria 
when family relationships and gender identifications went through suc-
cessive changes and redefinitions. As Verdery mentions (1996), socialist 
regimes raised the demand for social and gender equality. Although this 
equality has never been totally achieved,17 relationships between men and 
women had been renegotiated to a great extent and women gained new 
roles and identities: they entered the labour market en masse, whereas the 
socialist state, applying social welfare, took over parts of social care such 
as the care of children and elderly people, domestic work, medical care, 
and other roles that used to be taken up by women. The perceptions about 
these new gender relationships shaped during socialism are echoed in 
some of our informants words: “during communism women were equal to 
men, we believed in this, we became tractor drivers, turners, engineers…
maybe that’s why we didn’t have any issues to come here alone” 49 year-
old Violeta, civil engineer, voices a common sentiment. 

However, as Kligman (1992), Goven (1993a) and Gal (1994) argue, in 
most socialist states, in the context of very low birthrate and high expenses 
for social care, problems that appeared as early as the 1980s, if not earlier, 
a gradual “refeminization of nurturance” began (Verdery, 1996: 67). Al-
though the Party’s rhetoric presented women as having the same capacities 
and activities as men, the media emphasized motherhood as a special fe-
male duty and benefit. After the fall of the socialist regimes the above ten-
dencies were reinforced. A “retraditionalisation” has appeared – a return 
to “traditional values, family life, and religion-” (Kligman, 1992: 400), 
along with the rise of nationalist rhetoric (Goven, 1993b), as well as with 
a pressure for women’s disappearance from public spaces and their return 
to private ones and to agricultural works where power once again belongs 

17. As Verdery remarks, “despite reorganizations of family roles, […] the structure of pow-
er and the larger division of labor in the socialist family remained decidedly gendered. [… T]he 
state apparatus was heavily masculine. The core sectors of socialism […] were almost wholly 
male, especially at the apex, and were represented as such. […] Women were indeed brought 
into political office, but generally at lower levels and in areas deemed appropriately female: 
education, health care, and culture. Thus although these ‘female’ roles had been to some degree 
taken out of the hands of mothers in nuclear families, they remained feminized in the broader 
division of labor” (1996: 66-67).



226	 Aliki Angelidou

to men.18 Thus, for the majority of women, the post-socialist march to-
wards market economy signified a double loss of rights and power, in both 
the family and public space. This background partly explains why many 
women mention the socialist past with nostalgia, emphasizing the security, 
liberty and independence they would enjoy during that period. 

In addition, as Verdery argues, in contemporary western economies 
domestic work has been commercialised and has been transformed into 
service and thus it is neither characterised as unpaid labour nor is it de-
fined as non-labour. In contrast, post-socialist Eastern Europe returns to 
a “housewife-based domestic economy” (1996: 81-82) which had been 
abolished from socialism as well as late capitalism. Additionally, many 
migrant women from Eastern Europe took up jobs related to social services 
as maids, cleaners and health care workers. In Greece, as in other South-
European countries, migrants covered in that way an institutional void re-
garding social care, which Greek women do not fulfil anymore, since they 
are orientated towards wage labour outside their homes.19 Nevertheless, in 
the case of migrants, care is transformed into wage labour which allows 
them to claim emancipation and independency in relation to the position 
they would have had had they stayed in Bulgaria. It permits thus many 
women to remain in the labour market and regain their autonomy and the 
power vis-à-vis their husbands that women lost because of unfavourable 
for them policies in their country. Moreover, in many cases labour is the 
means they prefer, in comparison to marrying a native or in combination 
with it, in their attempt to integrate into Greek society.20 

3. NEOLIBERAL SUBJECTIVITIES AND PRECARIOUS WORK

Women who seek through migration to escape the negative implications 
of the neoliberal policies in Bulgaria, face however the negative effects 
of similar policies in the host country, in particular increasingly degrading 

18. The connection between re-emergence of “traditional” models and values with national-
istic rhetorics is more limited in the Bulgarian case in comparison to other countries, such as Ro-
mania or Hungary. For this reason we are not going to proceed with a further analysis of this issue.

19. The extent to which Greek women claim autonomy and power, inside and outside their 
families, by setting aside their domestic responsibilities constitutes a subject needing further anal-
ysis. In many cases, working outside the home does not necessarily mean abandonment or sharing 
house responsibilities with men. However, such an analysis surpasses the aims of this paper.

20. In other cases however, especially among elder women, care work is transformed into a 
means of supporting their family in Bulgaria not by renegotiating gendered roles and relations 
inside family, but rather by reproducing them. 



	 COPING WITH PRECARITY	 227

and precarious labor conditions. To return to Konstantina Kuneva’s case, 
her incident, the murderous attack against her due to her activities in the 
labour union, became a highly symbolic spot among Greek intellectuals, 
students and social movements. As it took place some weeks after the ri-
ots provoked by the murder of a school-boy, Alexis Grigoropoulos, by a 
policeman in the city centre of Athens, it set off a wide range of protests 
and public discussion regarding human and working rights, the interrela-
tion of gender, nationality and class in the construction of citizenship in 
contemporary Greece and the role of the state in these processes. Further-
more, as Kambouri and Zavos (2010) note, the incident with Kuneva gave 
the opportunity to shed light on the cleaning industry, an “invisible” and 
“silent” work sector, and on the harsh working conditions in which the 
Greek state-owned enterprises employ people. Migration to Greece in the 
1990s occurred in a period when the Greek economy was preparing to 
become a member of the euro zone, and thus was gradually privatizing 
state-owned enterprises and was cutting down state social welfare provi-
sions. This had an immediate negative impact on the working conditions 
of the cleaners’ profession.21 Over the last fifteen years in Greece, many 
public-owned enterprises have outsourced their cleaning services and big 
private companies employ an increasing number of migrants ready to work 
for lower salaries than Greeks and who often do not know their rights and 
how to defend them, e.g. they do not speak Greek and cannot read the 
contracts they sign, and accept to be declared and paid for less hours than 
those really worked.

The bad conditions of work in such companies explain why the major-
ity of women choose a job in the family sector. Some of the few Bulgarian 
women working for one of the big private cleaning companies in Athens 
to whom I spoke to explained that they prefer working for such companies 
because of the relatively regular and official contracts they are offered in 
comparison to the more insecure household jobs. Some note that this was 
not a “real” choice; they just found a job and took it. For some others, this 
was a way to become better integrated in the Greek labour market and so-
ciety as it gave them the prospect to settle down in Greece. Interestingly, 
many women, especially among those working in the household cleaning 
and caring sector, expressed their fear, indifference or even opposition to 
unionise and claim better conditions of work. The most educated and po-

21. Of course, this is not a Greek specificity. For a worldwide critical overview of the trans-
formations of the cleaners’ profession in the neoliberal context see Aguiar and Herod, 2006.



228	 Aliki Angelidou

liticised ones refer to Kuneva as a model and a source of inspiration and 
encouragement. However, several others were quite critical to Kuneva’s 
attempt “to get involved into such things”. 

The experience of vulnerability and precarity among Bulgarian migrants 
in Greece was thus present even before the Greek economic crisis. As Atha-
nasiou remarks “before being recognized as a generalized consequence of 
neoliberal crisis and policies of financial austerity, precarity—as the norma-
tive violence that determines the terms of subjectivity and liveability—had 
been already established (albeit not recognized) as a profoundly gendered 
and racialized mode of differential exposure to injury, violence, and pov-
erty” (2011). Most women whom I interviewed before the breaking of the 
crises expressed since then uncertainty, lack of long term planning about 
their working prospects or absence of dreams about their lives.

Nevertheless, the Greek economic crisis is worsening the precarious and 
unfavourable conditions of work and life of migrant women. As time pass-
es, they reassess their working and leaving conditions; they do not make 
any plans, professional or personal, but wait to see how things will develop 
both in Bulgaria and Greece; others have already begun their repatriation. 
Many feel trapped as their income in Greece has been drastically diminish-
ing during the last months, but they still believe that the working prospects 
in Bulgaria are worse and they see no perspective in returning. Some seek 
to move further westwards but believe that under the actual bad economic 
circumstances all over Europe this is not simple either. In all cases, they 
feel that their achievements in terms of power, status and autonomy, gained 
through their movement in Greece, are once again challenged.

4. CONCLUSION

Women’s mobility from post-socialist countries to southern and north-
western Europe are predicated on disordered social conditions, political 
and economic instability, ideological and value crisis that followed the fall 
of socialism. Accordingly, as Kuneva’s example shows, Bulgarian migra-
tion to Greece came as a response to circumstances during which large 
portions of the population experienced the degradation of the working and 
living conditions they had acquired during socialism. Women were among 
the first victims of these changes. Migration was then viewed by the actors 
as an attempt to regain or maintain some of these conditions and to secure 
an uncertain future. Moreover, they migrated not only for purely economic 
reasons, but also in order to challenge the unfavourable social positions 



	 COPING WITH PRECARITY	 229

they undergo, as a consequence of the diminished welfare state and of 
social dissolution, and to maintain their power and status as independent 
social subjects in both their home as well as in the host country. 

In addition, female migration is not one-dimensional and is often re-
lated to both family and gendered roles, whether inside or outside of the 
family. For some women, migration constitutes a family strategy which 
secures sustaining their family’s cohesion against a more general tendency 
of dissolution and social disruption. For others, it is an individual strategy 
allowing them to escape from “traditional” roles, prompted by post-social-
ist, neo-liberal and nationalist politics, which, in turn, contributes to fur-
ther family dislocation. Nonetheless, ironically, the same global processes 
of neoliberal politics follow the migrants in the host country and threat 
their life plans and prospects. Kuneva’s incident shed light on the precari-
ous, vulnerable and disempowering working terms female migrants face in 
Greece as parts of the new global care industry. Moreover, as the economic 
crisis deepens and social security and the welfare state get dismantled in 
Greece too, the prospects for the migrants further worsen and get unpre-
dictable. The case of Konstantina Kuneva shows thus that international 
female migration is a complex and multidimensional phenomenon which 
produces emancipation and liberation, as well as relations of inequality 
and dependency. 

ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

Ελληνόγλωσση
Αγγελόπουλος Γ., 2007, «Όψεις των ανθρωπολογικών μελετών της μετανάστευσης 

στην Ελλάδα», Ο Πολίτης, 158, σ. 23-27.
Βεντούρα Λ., Τρουμπέτα Σ., 2006, «Σύγχρονες θεωρήσεις του μεταναστευτικού φαινο-

μένου: Εισαγωγή», Σύγχρονα Θέματα, 92, σ. 21-22.
Λαλιώτου Ι., 2006, «Κινητικότητα, μετανάστευση και υποκείμενο μεταξύ ανατολικής 

και δυτικής Ευρώπης», Σύγχρονα Θέματα, 92, σ. 82-86.
Λαλιώτου Ι., Μπενβενίστε Ρ. (επιμ.), 2006, «Οι σπουδές του φύλου» (αφιέρωμα), Σύγ-

χρονα Θέματα, 94, σ. 35-84.
Μάρκοβα Ε., 2001, «Οι Βούλγαροι στην Ελλάδα», στο Α. Μαρβάκης, Δ. Παρσάνο-

γλου, Μ. Παύλου (επιμ.), Μετανάστες στην Ελλάδα, Αθήνα, Ελληνικά Γράμματα, 
σ. 355-358.

Παπαταξιάρχης Ε. (επιμ.), 2006, Περιπέτειες της ετερότητας: Η παραγωγή της πολιτι-
σμικής διαφοράς στη σημερινή Ελλάδα, Αθήνα, Αλεξάνδρεια.

Παπαταξιάρχης Ε., Τοπάλη Π., Αθανασοπούλου Α., 2008, Κόσμοι της οικιακής ερ-
γασίας: Φύλο, μετανάστευση και πολιτισμικοί μετασχηματισμοί στην Αθήνα του 
πρώιμου 21ου αιώνα, Αθήνα, Αλεξάνδρεια.



230	 Aliki Angelidou

Συρίγου-Ρήγου Ε., (χ.χ.), Συζητώντας με τη Λίντα: Μια Αλβανίδα μετανάστρια μιλάει 
για τη ζωή της, Αθήνα, εκδ. Ανοιχτά Σύνορα (Δίκτυο Κοινωνικής Υποστήριξης 
Προσφύγων και Μεταναστών).

Τοπάλη Π., 2006, «Ασύμπτωτες σχέσεις: Φιλιππινέζες οικιακές βοηθοί και Ελληνίδες 
εργοδότριες στην Αθήνα», στο Ε. Παπαταξιάρχης (επιμ.), Περιπέτειες της ετερότη-
τας: Η παραγωγή της πολιτισμικής διαφοράς στη σημερινή Ελλάδα, Αθήνα, Αλε-
ξάνδρεια, σ. 297-323.

Τοπάλη Π., 2008, Σιωπηρές σχέσεις, διαπολιτισμικές επαφές: Η περίπτωση των Φιλιππι-
νέζων οικιακών βοηθών στην Αθήνα, Αθήνα, Αλεξάνδρεια.

Τσιμουρής Γ., 2008, «Ανθρωπολογικές προσεγγίσεις της μετανάστευσης στη μεταπολε-
μική Ελλάδα: ορισμένες υποθέσεις για μια αργοπορημένη σχέση», στο Δ. Γκέφου-
Μαδιανού (επιμ.), Όψεις της σύγχρονης ανθρωπολογικής έρευνας στην Ελλάδα, 
Αθήνα, Ελληνικά Γράμματα, σ. 293-313.

Ξενόγλωσση
Aguiar L. M., Herod A. (eds), 2006, The dirty work of neoliberalism: Cleaners in the global 

economy, Malden, Oxford, Carlton, Blackwell Publishing.
Athanasiou A., 2011, «Becoming precarious through regimes of gender, capital, and nation», 

in P. Papailias (ed.), Hot Spots: Beyond the “Greek Crisis”, Cultural Anthropology, http://
culanth.org/?q=node/445.

Βrettell C., 2003, Anthropology and migration: Essays on transnationalism, ethnicity and iden-
tity, Walnut Creek, Lanham, New York, Oxford, Altamira Press,.

Chevalier S., 2001, «Spheres of exchanges in the Bulgarian transition», Max Planck Institute for 
Social Anthropology, Working Paper, no. 24, 16p.

Creed G., 1998, Domesticating revolution: From socialist reform to ambivalent transition in a 
Bulgarian village, University Park, Pennsylvania, The Pennsylvania State University Press. 

De Soto H., Panzig C., 1995, «Decollectivization to poverty and beyond: Women in rural East 
Germany before and after unification», in D. Kideckel (ed.), East European communities: 
The struggle for balance in turbulent times, Boulder Co., Westview Press, pp. 179-195.

Gal S., 1994, «Gender in the post-socialist transition: The abortion debate in Hungary», East 
European Politics and Society, 8 (2), pp. 256-287.

Gal S., Kligman G., 2000, The politics of gender after socialism: Comparative-historical essay, 
Princeton, NJ, Princeton University Press.

Gal S., 2006, «Gender and circulation in East European politics and societies: introduction to 
the special issue», East European Politics and Society, 20 (1), pp. 7-13.

Goven J., 1993a, The gendered foundations of Hungarian socialism: State, society and the anti-
politics of anti-feminism, 1949-1990, Ph.D. dissertation, Berkeley, University of California.

Goven J., 1993b, «Gender politics in Hungary: autonomy and anti-Feminism», in N. Funk and 
M. Mueller (eds), Gender politics and post-communism: Reflections from Eastern Europe 
and the former Soviet Union, New York, Routledge, pp. 224-240.

Green N., 2002, Repenser les migrations, Paris, Presses Universitaires de France. 
Iliev I., (unpublished), «Baba i vnuche v ofitsialnata ideologiya na sotsialisticheska Bûlgariya», 

(Grandmother and grandchild in socialist Bulgaria’s official ideology), unpublished manu-
script, 22p.

Kambouri N., Zavos A., 2010, «Open space on the frontiers of citizenship: considering the 
case of Konstantina Kuneva and the intersections between gender, migration and labour in 
Greece», Feminist Review, 94, pp, 148-155.



	 COPING WITH PRECARITY	 231

Kelly E., 2005, «Lifestyles and integration of Albanian women in Bologna: Two steps forward, 
one step back?», in R. King et al. (eds), The New Albanian Migration, Brighton, Sussex 
Academic Press, pp. 29-63.

Kligman G., 1992, «The politics of reproduction in Ceausescu’s Romania: A case study in po-
litical culture», East European Politics and Societies, 6, pp. 364-418.

Laliotou I., 2004, Transatlantic subjects: Acts of migration and cultures of transnationalism 
between Greece and America, Chicago, University of Chicago Press. 

Pine F., 1993, «“The cows and pigs are his, the eggs are mine”. Women’s domestic economy and 
entrepreneurial activity in rural Poland», in C. Hann (ed.), Socialism: ideals, ideologies, 
and local Practice, London and New York, ASA Monographs, Routledge, pp. 227-242.

Pine F., 1998, «Dealing with fragmentation: The consequence of privatisation for rural women 
in Central and Southern Poland», in S. Bridger and F. Pine (eds), Surviving post-socialism: 
Local strategies and regional responses in Eastern Europe and the former Soviet Union, 
London and New York, Routledge, pp. 106-123.

Pine F., 2002, «Retreat to the household? Gendered domains in postsocialist Poland», in C. 
Hann (ed.), Post-Socialism: Ideals, ideologies and practices in Eurasia, London & New 
York, Routledge, pp. 94-113.

Thelen T., 2003, Privatisierung und soziale Ungleichheit in der osteuropäischen Land-
wirtschaft: Zwei Fallstudien aus Ungar und Rumänien, Frankfurt, Campus.

Thelen T., 2006, «Experiences of devaluation: Work, gender and identity in Eastern Germany», 
Max Planck Institute for Social Anthropology, Working Paper, no. 85, 16p.

Van Boeschoten R., 2000, «The impossible return: Coping with separation and the reconstruc-
tion of memory in the wake of the civil war» in Μ. Mazower (ed.), After the war was over: 
Reconstructing the family, nation and the state in Greece, 1943-1960, Princeton, Princeton 
University Press, pp. 122-141.

Verdery K., 1996, «From parent-state to family patriarchs: Gender and nation in contemporary 
Eastern Europe», in Κ. Verdery, What was socialism and what comes next, Princeton, New 
Jersey, Princeton University Press, pp. 61-82.





Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 233-246

Eirini Avramopoulou* 

Signing dissent in the name of “woman”: 
Reflections on female activist coalitions

in Istanbul, Turkey

Abstract 

This paper focuses on the unexpected female coalition created in 2008 between 
feminist, LBT (lesbian, bisexual, transsexual) and religious activists in Turkey, and 
asks how women come to signify –and possibly challenge– the pre-established 
demarcations of politics framing gendered precariousness. How do women claim 
to sign differently the contract of the political? By referring to the neoliberal 
and conservative values of the current government’s agenda and underlying the 
importance of newly formed alliances between activist women, it explores the 
complex ways in which these three groups struggle to be heard within public debate 
in Turkish society and how they try to form alliances despite their differences. 

Keywords: gender, activism, coalitions, precarity

Fewer than twenty religious activist women had gathered beneath Cum-
huriyet Anıtı, the Republic Monument, which stands at the centre of Tak-
sim Square in Istanbul. In a soft and thin voice, one of them was reading 
a press release. There was a calm tension in the air. With serious and sad 
faces, the protesters were holding A4 papers featuring the names of women 
who had been subjected to discrimination because they bore religious sym-
bols upon their bodies. The emblematic statue of Mustafa Kemal Atatürk 
in the background was a stark contrast to the protesters’ claims to be re-
membered as citizens with rights and as women who have suffered in a 
secular polity. 

* University of Cambridge.



234	 Eirini Avramopoulou

However, if this scene were to be viewed only as the claim of religious 
women to safeguard their right to be re-emplaced in the secular polity, this 
would devalue the political message of that day. In light of growing ten-
sions between the government and the oppositional party over the use of 
headscarves in public institutions, the religious activists declared in their 
press release that decisions were being taken in their name without giving 
them space to be heard, without considering them as equal interlocutors 
regarding matters that affect their underprivileged and vulnerable position 
in society. More significantly, however, the poster laid out on the street, 
featuring the slogan “Birbirimize Sahip Çıkıyoruz” (“we keep an eye on 
each other”, or “we look after each other”), was representing a women’s 
activist platform formed in 2008. “A public sphere where we cannot walk 
arm in arm is not our public sphere”, read the headline of the petition 
signed by women of different ideological and political aspirations, such as 
feminists and LBT activists, to inaugurate this activist women’s coalition. 
The feminists and lesbians who were present on that day were supporting 
the religious activists’ claims for rights by declaring that they were aware 
of how hostile “home” can be for them as well.

My aim in this paper is to explain how the common political struggle 
of different activist women reverberated that day as a call to challenge 
common sense. In other words, this protest not only invites us to think 
again what is at stake in a demonstration organised by religious activist 
women who protest their position in Turkish society. Rather, it also brings 
forth the complexity of the issues raised when different female activists at-
tempt to challenge the entrenchment of inner national borders set between 
them, by supporting each other despite their differences. In what follows, 
I will focus first on the government’s attempt to amend the constitution in 
order to secure religious women’s rights, and explain the reasons why this 
led to strong reactions by some religious activists, while also igniting an 
interest in creating unexpected alliances, bringing them for the first time 
together to sign the name of ‘woman’ as a means of defining a common act 
of dissidence. Veena Das insightfully argues that a signature can be seen 
as a “writing technology of the state” to assign citizenship status to its 
members while also defining who is to be seen as vulnerable (2007:163). 
However, in this case, as I will argue: “the iterability of utterances and 
actions in which the signature of the state can detach itself from its origin 
and be crafted onto other structures and other chains of significations” 
(Das, 2007:177) becomes part of a gendered struggle to claim the name of 
‘woman’ as a politically intelligible signature of dissent.



	 Signing dissent in the name of “woman”	 235

1. HOSTING POLITICS IN THE NAME OF “WOMAN”

In 2008, the so-called “headscarf controversy” was once again over-
determining the polarisation of public affects and debates in Turkey. The 
governing Justice and Development Party (AKP), following an unexpected 
decision taken by the Prime Minister Recep Tayyip Erdoğan, attempted 
to pass a constitutional amendment in order to secure the lifting of the 
headscarf ban in higher education and the public sector.1 The secular/
Kemalist political establishment, despite having lost governmental power 
in 2002, had preserved its hegemony over several milieus of the state, 
especially high judiciary and administrative boards like the Constitutional 
Court and the Higher Education Council (YÖK).2 It was not unexpected, 
then, that the major opposition party, CHP (Republican People’s Party), 
while performing its role as the doorkeeper of Republican values and 
acting in the name of a secular state imbued with a militarist/Kemalist 
ideology, demanded the intervention of the Constitutional Court, which 
annulled the amendments by nine votes to two in June 2008. The Court 
further opened a case in which, for the first time, a governing party with 
a large parliamentary majority came under threat of closure, as 71 party 
officials, among them the President and the Prime Minister, could have 
been banned for five years from political activities. 

The staging of an almost theatrical moment, in which those represent-
ing the Islamic political establishment were positioned before the law of 
the Constitutional Court and the polity’s secular values, was not something 
new.3 However, this time, this political gesture became even more signifi-

1. The suggested amendment was targeting constitutional Articles 10 and 42. Article 10, 
which guarantees equality before the law, would change to secure equal access for all citizens 
to all public services, and Article 42, which certifies the right to education, would include a 
phrase aiming to prevent the denial of access to education. In addition to these amendments the 
AKP government, following the suggestion of the minor opposition Nationalist Movement Party 
(MHP), proposed the amendment of Article 17 of the Higher Education Council regulations, 
which governs the style of clothing in universities. Regarding these changes see also Saktanber 
and Çorbacıoğlu, 2008.

2. The Higher Education Council is a body made up of members selected by the president 
of Turkey, the Council of Ministers, Ministry of Education, the Inter-University Council and 
even the military. In the 1980s when it was founded, it was used as a mechanism to implement 
the regulations introduced by the Ministry of Education against veiling practices and therefore 
enacted orders banning students, firing university staff and safeguarding by all means the of-
ficial state ideology.

3. The role of the Constitutional Court is of great interest because since 1982 it has shut 
down more than 18 parties, most of them pro-Islamic or pro-Kurdish, on accusations of breach-



236	 Eirini Avramopoulou

cant than in the past, as AKP had since attained unprecedented popularity 
across various strata of Turkish society4 and this underpinned Erdoğan’s 
assertive tone in defending his attempt to amend the constitution.

During that period an executive member of an Islamic NGO called AK-
DER (Ayrımcılığa Karşı Kadın Hakları Derneği – Organisation for Wom-
en’s Rights Against Discrimination) noted in one of our discussions:

The parties are creating a bigger problem for us. It is a dead end. If the 
Constitutional Court decides to reject the legislative changes, it will be a 
problem. If they don’t reject it, it is still a problem. The articles that AKP 
tried to amend were not a problem for us. In Turkey, there is no law that ex-
plicitly prohibits the use of the headscarf. The problem is created because 
the ban on the headscarf can be enforced if perceived as a threat to laws 
protecting secularism. It is a matter of interpretation. And what the parties 
managed to do once again is to turn people against us.

This statement was highlighting the reasons why AK-DER had decid-
ed to oppose AKP’s decision to amend the constitution and had launched 
a signature campaign that was later warmly embraced by feminist and 
LBT activists, leading to the formation of the women’s activist platform 
“Birbirimize Sahip Çıkıyoruz”. How can we interpret the political stance 
of these religious activist women?

Ayşe Kadıoğlu has argued that, through the accommodation of an ‘anti-
political’ discourse that refuses to be related to particular political groups 
and is more concerned with influencing public consciousness, Islamic or-
ganisations, like AK-DER, manage to decipher the relation between civil 
society, Islam and democracy through the use of a rights language which 
foregrounds “the conception of an alternative view of politics that is more 

ing democracy’s principles as defined by Mustafa Kemal Atatürk. During the 1990s the Con-
stitutional Court had reached the decision to dissolve the Refah Party (Welfare Party) on the 
grounds of representing political Islam, after the party’s unsuccessful proposal to the Parliament 
to amend the principle of secularism (for an analysis of the Refah Party’s politics see Arat, 
2005). Additionally, in 1998 when Erdoğan was mayor of Istanbul and considered a prominent 
candidate to be the next leader of the banned Refah Party, he was convicted with a 10-month 
prison sentence for inciting religious and ethnic hatred, after reading a poem with strong reli-
gious connotations during a meeting in Siirt. For an insightful analysis of the role of the Consti-
tutional Court see Kogacioglu, 2004.

4. For example, Cıhan Tuğal’s (2009) ethnographic research on Sultanbeyli in the early 
2000s demonstrates how AKP managed to moderate the revolutionary potential of Islamist poli-
tics because the language of neoliberal economic policies started to make more sense both to the 
religious working class and to some secularist elites.



	 Signing dissent in the name of “woman”	 237

radical since it is above and beyond political society” (2005:37). There-
fore, what the author defines as anti-politics is an anti-state rhetoric, a 
strategically incorporated depoliticisation of identities, which nevertheless 
remains, above all, a politicised discourse. However, in this case, when 
AK-DER prepared a signature campaign as a means of answering back both 
to the political parties and to those who constantly perceived veiled wom-
en’s politics with suspicion, their aim was to make explicit that as women 
wearing the headscarf they were similarly aware of other political prob-
lems. In their press release, they contested the state’s authority over their 
bodies; they asked for freedom in universities for everybody who had been 
expelled on the basis of their religious, political, ethnic or other beliefs, 
and they condemned the implementation of Article 301 of the Constitution 
restricting freedom of speech. Within one day, immediately after this peti-
tion was circulated on the web, it had gained more than 650 signatures of 
religious women. This also ignited the warm embrace of feminist and LBT 
activists who then decided to collectively sign a different statement in sup-
port of the veiled activists’ initiative. 

In the meantime, on 30 July 2008, the Constitutional Court announced 
its decision not to close down AKP, with six of eleven votes nonetheless 
supporting closure: seven would have been enough to disband it. Ten of 
eleven judges found the party guilty of supporting anti-secular activities 
and issued a serious warning along with a penalty of state funding cuts. 
The decision satisfied the European Union and Erdoğan made declarations 
of triumph. What was apparently celebrated, though, was not the success in 
securing religious women’s rights since the ban was not lifted. Moreover, 
the “headscarf controversy”, without being resolved, once again ended in 
a “deadlock”, dividing society into two separate camps and awakening 
uncertainty, fear and suspicion (Saktanber and Çorbacıoğlu, 2008: 515-6). 

The name of “woman” here, or acting in the name of women’s rights, 
appeared more to stand as a metaphor for sustaining a persistent fight be-
tween the supposedly incommensurable secular and religious worldviews, 
marking them as a constant threat to each other’s limits (cf. Mahmood, 
2009:64).5 The political language used in such “patriarchal bargains”, to 
quote Deniz Kandiyoti’s (1988) insightful term, renders sexual difference 
affirmed and legitimised as a bargain over the stability and the unity of 
the city while the division between “Kemalist” and “Islamic” worldviews 

5. For a critical analysis of the limits set by secular and religious affects and symbols see 
Navaro-Yashin, 2002; Asad, 2003; Mahmood 2005; Asad, Brown et al., 2009.



238	 Eirini Avramopoulou

aims to become commonsensical in a polity consuming the politics of such 
aesthetics, lifestyles and visions. Ultimately, the possibility of women 
voicing their demands in their own terms is foreclosed because, under 
such demarcations of the political field, female religious precariousness is 
turned into a frame able to produce either vulnerable subjects in need of 
protection or dangerous subjectivities threatening the polity’s limits (cf. 
Spivak, 1988; Abu-Lughod, 2002). For this reason, I suggest, one needs 
to push further the possible connotations of the anti-political politics of 
the female religious activists in order to understand the (im)possibility of 
articulating a different political voice “through the ‘ocean of discourses’, 
which are exclusively male discourses” (Varikas, 2010: 240). Consequent-
ly, when Kadıoğlu argues that the female religious activists’ politics are 
anti-political, this is clearly not Loraux’s “antipolitical” that I perceive to 
haunt the field of answerability, that is, the ability to answer back in a voice 
that will not reaffirm the language one tries to contest. For Eleni Varikas, 
who follows Nicole Loraux, tracing women’s voices amongst this “ocean 
of discourses” is an “impossible task” (ibid.). Or, in Loraux’s words, the 
antipolitical that is against politics becomes “the other of politics, but also 
another politics, no longer based on consensus and living together, but on 
what I call the ‘bond of division’” (2002:23, cited in Athanasiou and Tzel-
epis, 2010:111). Ultimately, the female religious activists are ensnared in 
this “impossible task”, as I will argue. 

Following Giorgio Agamben’s insight that it is not only people who are 
assigned with a signature, but also concepts that have signatures (2009:76), 
what would it mean if ‘woman’ was to be seen as a concept that bears its 
own signature? How can we understand what a signature signifies when it 
bears the name of (real) women, or when for the female activists “woman” 
appears as a signature, namely, as a testimony of a common act of dissent?

2. SIGNING THE NAME OF “WOMAN”

The press release inaugurating this activist women’s platform read: 

We, women, both believers and non-believers, veiled or not-veiled, women 
who act within the frame of women’s rights and liberties, we are against 
those saying that ‘if you exist, then I do not.’ 

We oppose the racist subjection of veiled women, via being considered 
as “Islamic robots” by such adjectives as ignorant, bigoted, mischievous, 
disingenuous, opportunist. We oppose the sexist consideration of not-



	 Signing dissent in the name of “woman”	 239

veiled women as if they are sexual commodities, exhibitionists, seducers. 
We know that the oppression and exploitation of women are facilitated by 
the gaps created among them. And we think that the suppression of women 
can be overcome only in an environment of peace and by the practice of 
rights and liberties. We, women, who are against all kinds of discrimination 
and injustice, reject all types of prohibitions and oppressions by the state as 
a “field of contest for brave men”, which ignores our existence by relying 
on the understanding that “the place of woman is by her husband’s foot”, 
which makes discrimination through the regulations on “public morality”, 
which aims to delimit women’s liberties. We, the women, reject the control 
over our bodies in the name of modernism, secularism, the republic, reli-
gion, tradition, custom, morality, honour or freedom. 

“Ignoring anyone directs him/her to be suspicious about his/her own 
existence.” Hannah Arendt.

We, women, are not suspicious of each other, but we look after each 
other! Because we, women, stay together with those whom we recognise!

By appropriating the connotations of the verb sahip çıkmak (to step 
forth as the owner of), the activists were performatively re-inscribing 
within the national political economy the meaning of ‘stepping forth as 
women’ in order to take care of each other (Birbirimize Sahip Çıkıyoruz). 
They were positioning themselves as the hosts of the home’s rules while 
objecting, refusing and opposing the sexist representations of women in 
society by the state or by their reiteration in ideologies aiming to control 
women’s bodies. 

At the same time, the invocation of Hannah Arendt in the context of the 
text works to make “woman” echo in the name of humanity, a humanity 
that for Arendt welcomes the public sphere as a space of rights grounded 
upon “the ungrounded right to have rights” (cf. Arendt, 2004). The human 
as plural to which Arendt refers is “a catachrestic use of oneness”, accord-
ing to Judith Butler, who argues that for Arendt universalisation “seeks to 
establish inclusiveness for all human society, but one that posits no single 
defining principle for the humanity it assembles” (2011: 84). We are thus 
guided to understand plurality as a process and not as a boundary set by 
limits posed through inner differentiations (Butler, 2011: 84-5).

Similarly then, “woman” in this declaration assumed a catachrestic 
meaning aiming to unsettle inner differences in order to address such a 
unique interdependence traced within a plurality. As the activists declared, 
they oppose those advocating “if I exist, then you do not”. Coexisting in 
“woman” becomes signified, in Arendt’s words, as: “Ignoring anyone di-



240	 Eirini Avramopoulou

rects him/her to be suspicious about his/her own existence”. Their reference 
to rights, liberties and peace may as well have sounded in a Kantian cos-
mopolitanism of universal hospitality, which then resonates to a Haberma-
sian public sphere of discursive democracy. However, they quote Arendt. 
Indeed, there is strong link between Arendt and Kant in their perception of 
plurality as “a regulative ideal, that everyone has such rights, regardless of 
the cultural and linguistic differences by which anyone is characterised” 
(Butler, 2011: 85). But, for Butler, the important difference in the Arendtian 
pluralisation (as opposed to the Kantian universalisation) is the recognition 
that “political rights universalise, but always in the context of a differenti-
ate (and continually differentiating) population” (2011: 85-6). 

Although the humanity claimed in the name of ‘the human’ was ana-
lysed by Arendt in relation to stateless populations, refugees and migrants, 
for the female activists precariousness is re-signified in the name of woman 
and in relation to women’s position in a public sphere dominated by men. 
By claiming that the rights of Woman have been cast as Other to the rights 
of Man, they expose Woman as the Other of a hu/man citizen who has been 
granted citizenship rights. It is upon this claim that they build a precari-
ous political subjectivity which aims to expose modes of governance, by 
sustaining their vulnerable status as subjects deprived of rights. As they 
premise their demands upon the ungrounded right to have rights “as wom-
en”, they find a common way to exceed their inner differences by exposing 
‘woman’ in historicity and in a future promise of a different co-existence. 

Therefore, asking for political rights in the name of woman renders 
woman as a process ensured in the context of a differentiated and continu-
ally differentiating womanhood. However, as Jacques Rancière points out, 
“Man and citizen [or Woman] are political subjects and as such as are not 
definite collectivities, but surplus names that set out a question or a dispute 
(litige) about who is included in their count” (2010: 68, my emphasis). 
Indeed, the surplus value carried in the name of woman, returned as a ques-
tion posed back to them while each had to account again for the process of 
their continuous differentiations. Soon after the creation of this platform, 
they had to rethink what it meant to sign “plurality” in the name of woman 
as they had to account anew for “differentiation”. 

3. “WOMAN” AS A SIGNATURE OF DISSENSUS 

Almost two years after this coalition was formed, on March 5 2010, the 
Turkish magazine KAOS GL published a series of letters exchanged between 



	 Signing dissent in the name of “woman”	 241

Yasemin Öz (a human rights lawyer and LGBT rights activist) and Hidayet 
Şefkatli Tuksal (a religious activist, feminist and writer). The exchange had 
been occasioned by a signature campaign supporting the right of women to 
wear headscarves in the universities. Once again a great number of people, 
both as individuals and as organisations, signed this petition: KAOS GL, an 
LGBT organisation based in Ankara, was amongst them. This time, however, 
the fact that an LGBT organisation had signed a petition to support religious 
activist women did not appear to be a simple matter. Although the signature 
of KAOS GL initially appeared on the list, it soon disappeared. 

Without knowing the reasons why KAOS GL had removed their signa-
ture, Hidayet published an article, in which she expressed her gratitude to the 
feminist groups that might oppose religion and the use of the headscarf but 
nevertheless supported religious women’s fight against discrimination and 
injustice. In her letter, she also explains that she understands those who de-
cided to silently withdraw their endorsement without creating a problem and 
concluded: “We need to get mature together for a more democratic country.”

Yasemin, representing KAOS GL, responded immediately by circulat-
ing an e-mail to various web groups and to Hidayet personally, in order 
to explain that they had decided to withdraw their signature after learning 
that the religious activists had been subjected to severe pressure by con-
servative circles for their alliance with an LGBT organisation. In a long 
response, Yasemin explained, firstly, the affective atmosphere mediating 
the personal discussions between the two groups, which she defined as full 
of compassion and empathy. Secondly, she stated that the withdrawal of 
KAOS GL’s signature was a gesture of reinforcing their support as they felt 
obliged to respond to the pressure that their friends (as she called them) 
were subjected to, without however reducing the significance of both of 
their struggles. Finally, she recounted their positions as LGBT activists 
in relation to the use of the headscarf while emphasising that KAOS GL 
considered that a petition supporting the religious activists’ fight for their 
rights should not be turned into a platform to host discussions regarding 
the relation between homosexuality and religion. 

Actually, both Hidayet and Yasemin were members of the activist wom-
en’s platform Birbirimize Sahip Çıkıyoruz. After two years of almost daily 
negotiations over the limits of the support they could offer to each other, 
they had reached a position that would entail a paradoxical solidarity. As 
Hidayet mentioned in her letter, some feminist organisations signed the re-
ligious women’s petition, while their signature meant that they still opposed 
religion and veiling practices but supported the fight of religious women 



242	 Eirini Avramopoulou

against discrimination and oppression. If KAOS GL had not been forced to 
withdraw their endorsement, their signature would have also been signified 
similarly. This time, though, the pressure exercised by conservative circles 
on the female religious activists for accepting the signature of an LGBT or-
ganisation, exposed that even this kind of almost paradoxical support was 
to be hindered. It was almost impossible to make such a supportive act 
attain public visibility as a political statement made by women who have 
agreed to become allies while still keeping a distance between them. 

Comments made around this time by the Turkish state minister for 
Women and Family Affairs, Aliye Selma Kavaf, who declared gay people 
to be “sick” and homosexuality a biological disorder that requires treat-
ment, complicated even further the possibility of sustaining such a coali-
tion.6 While some female religious activists, as well as AK-DER, tried to 
take a distance from Kavaf’s comments, 21 different organisations wel-
comed these declarations and signed a press release in which they de-
nounced homosexuality as a threat and as corruption, as a perverse, im-
moral, sinful and unnatural act while identifying LGBT activists as part 
of a conspiratorial lobby scheming to embed homosexuality as a natu-
ral choice in the public consciousness. Among these was MAZLUM-DER 
(Insan Hakları ve Mazlumlar İçin Dayanışma Derneği - Organisation for 
Human Rights and Solidarity for the Oppressed People), one of the first 
human rights organisations to relate rights’ violations to suffering and op-
pression (zulüm, zalim, mazlum as its name indicates).7 Ironically, MA-
ZLUM-DER’s president, Ahmet Faruk Ünsal, while attempting to justify 
the aims ascribed to the name of this organisation and also to explain the 
decision to sign this petition, argued publicly that: “We deem homosexu-
ality abnormal, but we oppose any form of discrimination and violence 
against homosexual people”.8 

This comment resonated with the position taken by the female religious 
activists of AK-DER when they were asked to position themselves vis-à-vis 
homosexuality after the women’s alliance had been formed. As a member 
from AK-DER explained to me: 

6. Aliye Selma Kavaf’s Interview in Hürriyet, March 7, 2010 (http://www.hurriyet.com.tr/
pazar/ 14031207.asp?gid=59).

7. Radikal, March 22, 2010 (http://www.radikal.com.tr/Radikal.aspx?aType=Radikal Det
ayV3&ArticleID=987114&Date=12.06.2010&CategoryID=77).

8. Bianet, March 25, 2010 (http://bianet.org/bianet/toplumsal-cinsiyet/120894-mazlu 
mderde-insan-haklari-escinsel-deyince-bitiyor). 



	 Signing dissent in the name of “woman”	 243

This platform opened the possibility to talk about issues that we had never 
discussed before, like as a Muslim, how do I see a homosexual, a feminist, 
or a Christian? We said that every identity has its Other, I mean, a found-
ing Other (kurucu öteki), so as Muslims our other is not a non-Muslim but 
zulüm (oppression, cruelty). All Muslims should be against zulüm, who-
ever enacts zulüm is our other. When someone is using violence against 
a homosexual, then, we are against this violence. This is our religious re-
sponsibility. 

She continued: 

According to Islam, homosexuality is illicit (eşcinsellik haramdır), it is a 
sin (günah), it is neither abnormal nor a sickness.

The apparent difference between the two Islamic organisations was that 
MAZLUM-DER signed a petition legitimising ‘hate crime’ in a period when 
the long fight for legal recognition of the LGBT organisation Lambda Is-
tanbul was pending, and when murders of transsexual and gay people were 
being frequently reported on the news. Furthermore, amongst these signa-
tories were those who had exercised pressure on the female religious activ-
ists not to accept the support given by KAOS GL, leading the latter to with-
draw their endorsement and hence impeding almost two years of efforts to 
sustain the women’s activist platform. On the other hand, AK-DER’s stance 
regarding homosexuality could not satisfy the LGBT activists. 

The dialogues already taking place between the activists in street dem-
onstrations, in personal encounters, or over the listserv where they en-
gaged, daily, in an intensive exchange of opinions regarding their differ-
ences, had already made it clear that they needed to rethink what it means 
to sign “plurality” in the name of difference. This is why Yasemin writes 
in her letter: 

The endorsement [by KAOS GL] of the petition against the ban on the 
headscarf was an endorsement against unfairness and discrimination. In 
this sense the wearing of the headscarf by women is not something we ad-
vocate. When we stood side by side we did so with an awareness of our own 
frameworks, but united in our opposition to violence and discrimination.

Even if this alliance had its own limits, which were at times trans-
gressed or more entrenched, it was nevertheless commonly understood that 
the allies were not seeking to reach consensus on the conditions that have 
separately deprived them of certain citizenship rights. Their alliance was 
built on dissensus and not on consensus. As Rancière suggests, “a political 
subject is a capacity for staging scenes of dissensus” (2010: 69). In other 



244	 Eirini Avramopoulou

words, Rancière emphasises that the relation between bare life and politi-
cal life is never clear and that human rights mark the paradox of political 
life, since, as he mentions, “the rights of Man are the rights of those who 
have not the rights that they have and have the rights that they have not” 
(2010: 67). According to Rancière, then, this is the paradox upon which 
Arendt builds a lock (2010: 66). The process of making sense out of this 
paradox is not to agree, it is not to reach a consensus that becomes either a 
void (the rights of man are the rights of those who have no rights), or a tau-
tology (they are the rights of those who have rights) (2010: 67). For him, 
rights are inscriptions which textualise visibility and mobilise the right to 
dispute on who is included (2010: 69). Thus, “a dissensus is not a conflict 
of interests, opinions or values; it is a division inserted in ‘common sense’: 
a dispute over what is given, about the frame within which we see some-
thing as given” (ibid.). 

Even if the recognition of the religious and feminist and LGBT activists’ 
common suffering, of being commonly oppressed by the loss of the right to 
have rights, made them appear as unexpected allies, this recognition was a 
signature of political dissensus because its aim was to unsettle the common 
sense upon which the activists are positioned in opposition. Then the sur-
plus value that the name “woman” carried was negotiated between them in 
order to open the possibility of their ability to be in dialogue, intimacy, and 
affection. Hence, the differences between them were agonistic, rather than 
static, subsumed, or commensurable in the name of woman. They emerged 
as an aporetic question mediating how women’s precarity is framed in so-
ciety and how it becomes for them (between them) a claim of re-appropri-
ating a precarious subjectivity in order to inscribe their own disputes over 
rights, injuries and traumas. In other words, what they commonly signed 
was a claim to be considered as political subjects, especially when they 
have been expelled from their right to sign their own disputes over rights. 
This was made even more evident in the way that they then had decided to 
support each other in their oppositions. In this sense, the name of ‘woman’ 
was employed not only as a signature of resistance against the state, but, 
more importantly, as a metonymy to address the forms of liberal govern-
ance sustaining women’s oppression in society, and to claim the possibility 
of raising a different political voice vis-à-vis pre-established demarcations 
of racist, homophobic, sexist and nationalist political frontiers employed 
to frame gendered precariousness. Additionally, the paradoxical support 
that the allies decided to give each other would not have assumed the polit-
ical significance it was meant to carry, had the missing signature of KAOS 



	 Signing dissent in the name of “woman”	 245

remained unnoticed. However, both religious and LGBT activists decided 
to make it public and hence to publicise the historicity of the impossible 
task in which they are ensnared, namely, to support each other in their dif-
ferences against discrimination and oppression. 

BIBLIOGRAPHY

Abu-Lughod L., 2002, «Do Muslim women really need saving? Anthropological reflections on 
cultural relativism and its others», American Anthropologist 104 (3), pp. 783-90. 

Agamben G., 2009, The signature of all things: On method, New York & Cambridge, Zone Books. 
Arat Y., 2005, Rethinking Islam and liberal democracy: Islamist women in Turkish politics, Al-

bany, State University of New York Press. 
Arendt H., 2004, The origins of totalitarianism, New York, Schocken Books. 
Asad T., 2003, Formations of the secular: Christianity, Islam, modernity, Stanford & CA, Stanford 

University Press. 
Asad T., W. Brown, J. Butler and S. Mahmood, 2009, Is critique secular? Blasphemy, injury, and 

free speech, Berkeley, Los Angeles & London, University of California Press. 
Athanasiou A., Tzelepis E., 2010, «Mourning (as) woman: Event, catachresis, and ‘that other face 

of discourse’», in E. Tzelepis and A. Athanasiou (eds), Rewriting difference: Luce Irigaray 
and the Greeks, Albany, State University of New York Press, pp. 105-18.

Butler J., 2011, “Is Judaism Zionism?”, in E. Mendieta and J. Vanantwerpen (ed.), The power of 
religion in the public sphere, New York, Columbia University Press, pp. 70-91.

Das V., 2007, Life and words: Violence and the descent into the ordinary, Berkeley, CA & London, 
University of California Press. 

Kadıoğlu A., 2005, «Civil society, Islam and democracy in Turkey: A study of three Islamic non-
governmental organizations», The Muslim World, 95 (1), pp. 23-41. 

Kandiyoti D., 1988, «Bargaining with patriarchy», Gender & Society, 2 (3), pp. 274-290.
Kogacioglu D., 2004, «The traditional effect: Framing honor crimes in Turkey», Differences: A 

journal of feminist cultural studies, 15 (2), pp. 118-51. 
Loraux N., 2002, The Mourning voice: An essay on Greek tragedy, Ithaca, Cornell University 

Press. 
Mahmood S., 2005, Politics of piety: The Islamic revival and the feminist subject, Princeton & NJ, 

Princeton University Press. 
—, 2009, «Religious reason and secural affect: An incommensurable divide?», Critical Inquiry, 

35 (4), pp. 836-62. 
Navaro-Yashin Y., 2002, Faces of the state. Secularism and public life in Turkey, Princeton & NJ, 

Princeton University Press. 
Rancière J., 2010, Dissensus: On politics and aesthetics, London & New York, Continuum Inter-

national Publishing Group. 
Saktanber A., Çorbacioğlu G., 2008, «Veiling and headscarf-skepticism in Turkey», Social Poli-

tics, 15 (4), pp. 514-38. 
Spivak G. C., 1988, «Can the subaltern speak?», in C. Nelson and L. Grossberg (eds), Marxism 

and the interpretation of culture, Urbana, University of Illinois Press, pp. 271-313.



246	 Eirini Avramopoulou

Tuğal C., 2009, Passive revolution: Absorbing the Islamic challenge to capitalism, Stanford & CA, 
Stanford University Press. 

Varikas E., 2010, «Who cares about the Greeks? Uses and misuses of tradition in the articulation of 
difference and plurality», in E. Tzelepis and A. Athanasiou (eds), Rewriting difference: Luce 
Irigaray and the Greeks, Albany, State University of New York Press, pp. 231-46.



Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 247-260

Ioanna Laliotou*

Greek crisis foreseen: 
The future in migrancy

Abstract

Ι discuss the impact of migration on the contemporary politics of culture in 
Greece. Ι use the term politics of culture in the broadest sense possible in order to 
include both official policies as well as everyday practices of meaning production. 
Ι focus on the ways in which migration is conceptualized and thematized around 
notions of community, gender, and future expectations. The article presents the 
findings of a collaborative research project that was conducted in the period 2004-
2007. Discussion is based partly on original research and partly on theoretical 
elaborations of the interrelation between foreignness and nationalism. The findings 
of original research are revised in the light of the current context of political, 
economic and cultural crisis and political debates that the later has instigated. 
Analysis focuses on the study of the migrants’ emergent horizon of expectations 
and of the role that imaginary futures play in the formation of subjectivity. 

Κeywords: migration, cultural politics, gender

1. CULTURAL POLITICS

This paper addresses themes that are part of a broader engagement with 
the analysis of the impact of migration on cultural politics in contemporary 
Greece. I use the term “cultural politics” in the broadest way possible. I 
do not wish to constrain my reference to official policies only. On the con-
trary, I want to stress the need for a reflection on the impact of migration on 
wider processes of meaning production in Greek society. I focus specifi-
cally on how the movement of populations redefines our understandings of 

* Assistant Professor, Department of History, Archaeology, Social Anthropology, University 
of Thessaly.



248	 Ioanna Laliotou

community, gender positionings, and notions of the future. The combined 
use of the terms “culture” and “politics” is intended as a constant reminder 
of the fact that processes of meaning production are always negotiated and 
contested in the sphere of politics, both at the level of official politics and 
at the level of everyday practices and action. 

The ideas and arguments presented in this paper have a twofold origin. 
Firstly, they are derived from a consistent intellectual engagement with the 
issues concerning migration, foreignness and nativeness in the context of 
contemporary cultural politics in Greece. Secondly, the argumentation is 
grounded in the findings of a collaborative research project that was con-
ducted at the University of Thessaly on “Gender Dimensions of Migration 
in South-eastern Europe”. The ideas and research findings presented be-
low were thus formulated from 2004 to 2007, the period that immediately 
preceded the outset of the great fiscal crisis in Greece. Revisiting these 
findings and ideas from the standpoint of today’s devastating experience 
of deep economic, cultural and political crisis is a greatly challenging task, 
not only because the crisis is gradually and systematically altering our 
prevailing operating analytical and interpretational frameworks in ways 
that often are not even easy to acknowledge but also because the forms of 
migration in Greece and impact of population mobility on social relations 
and public debates have changed. 

The grounding hypothesis that lies behind this paper is that migration in 
Greece in the 1990s and 2000s was related to two analytically distinct and, 
possibly, separate spheres of cultural politics. The first sphere concerned 
the ways in which the movement of populations radically redefined the 
national imaginary of native Greeks—meaning here the ways in which we 
understand ourselves as political/national subjects with a specific histori-
cal formation and a particular common future. The second sphere concerns 
the migrant communities themselves and the ways in which the migrants 
understand their own “us” as foreigners—as well as natives—in Greece, in 
their countries of origins, and in Europe.

Regarding the first sphere, I will present briefly some sketchy thoughts 
in order to illustrate and describe my grounding hypothesis, the conceptual 
as well as political frame within which I analyze the intertwining of migra-
tion, foreignness and nativeness in contemporary Greece. Concerning the 
second sphere, I will reflect on some findings of the collaborative research 
project “Gender Dimensions of Migration in South-eastern Europe”.

The overarching question that lies behind this twofold approach con-
cerns the extent to which these two spheres of politics develop in isola-



	 Greek crisis foreseen: The future in migrancy	 249

tion or in relation to one another. How is the communication between the 
two worlds achieved, claimed, troubled, perturbed, or enabled? The initial 
hypothesis that put me on this track of thought is that these two spheres 
develop symbiotically but separately. This particular aspect of the experi-
ence of migration remains unexplored. Despite the need for more primary 
research, it is vital to acknowledge the significance of the problem and its 
centrality for the current political and academic debates over migration in 
Greece and in contemporary Europe. 

1.1. “We the Greeks” and migration: Thoughts on the first sphere of 
cultural politics
During the last two decades, Greece—like many other European countries—
has experienced a sharp accentuation of radical forms of racism. The reasons 
for this accentuation are historical and political and we should not thus natu-
ralize them as inevitable phenomena. In Greece, the formation of the core of 
these racist dispositions can be traced to around the late 1980s, in the context 
of the sudden and massive arrival of foreign workers, mostly in the coun-
tryside, on the one hand, and in the surge of Greek nationalism during the 
military and political developments in the Balkans on the other. The Balkan 
wars of the 1990s, the dissolution of Yugoslavia, the political mobilizations 
and debates around the creation and the naming of the Former Yugoslav Re-
public of Macedonia and the rapid processes of EU integration and structural 
adjustment created the political conditions that enabled the emergence of 
intense forms of nationalist politics in the public milieu. The consolidation 
of these nationalist fantasies was realized, initially, through a direct targeting 
of migrants and, secondly, through their wide diffusion in large social groups 
across the political spectrum. The racist infiltration of popular and youth 
culture, official policies, including educational practices, collective disposi-
tions and the common sense was rapid and thorough. The formation of the 
“we the Greeks” vis-à-vis the population movements that have marked the 
region of southeastern Europe since the early 1990s was determined by three 
important processes: the nationalist targeting of migrants during the 1990s; 
the naturalization of racism through the propagation of a distorted and false 
notion of “multiculturalization” in the media and mass culture; and the cen-
tral role of gender-specific attributes both in the formation as well as in the 
naturalization and diffusion of racist discourses and practices.1 

1. For a more extensive argumentation on this point, see Laliotou, 2009.



250	 Ioanna Laliotou

But what about the cultural worlds of migrancy itself? How are mi-
grant subjectivities constantly formed and reshaped within this context? 
And how are these processes communicated within migrant communities, 
households and everyday common lives? Some of these questions were 
addressed in the research conducted within the context of the “Gender Di-
mensions of Migration in Southeastern Europe” project. 

1.2. Understanding the practices and implications of transcultural 
communication
The research project aimed at examining migration as a gendered experi-
ence through the life stories of male and female migrants from Albania and 
Bulgaria to Greece. The city of Volos was the main field site. The research 
was based on semi-structured life stories and on fieldwork carried out in 
Volos and various locations in Albania and Bulgaria. We conducted sixty 
interviews with male and female migrants from Albania and Bulgaria. The 
interview schedules were diversified according to thematic field and age 
group. Our research was centered around specific thematic clusters that 
concerned expressions of migrant subjectivity in relation to labor prac-
tices, memory and historical culture, and transcultural communication.

One of the main issues addressed in the interviews and in the subse-
quent analysis concerned the ways in which migrant subjectivity is formed 
through practices that enable transcultural communication. As many prior 
studies have shown, the migrant subject’s sense of individuality and col-
lectivity acquire new meanings as people organize their lives among mul-
tiple levels of interaction, actual or imaginary.2 How do concepts of indi-
viduality and collectivity, as well as family structures, acquire new mean-
ings, here or in the liminal space between here and there? In what forms 
and ways? What can youth cultures tell us about new ways of negotiating 
migration narratives? For example, to what extent do young migrants re-
define forms of belonging, experiences of racism, and transnational social 
structures? What is the role of interpersonal relations, feelings, lifestyle 
preferences and socialization practices?

One of the first findings of the interviews is that transcultural commu-
nication is multidirectional and multilateral. Communication does not take 

2. The bibliography on importance of transnational networks and bonds in the formation of 
migrant subjectivity is very rich. For an extensive survey of this bibliographical area, see Po-
thiti Hantzaroula, Μετανάστευση, Φύλο και Εργασία, http://extras.ha.uth.gr/pythagoras1/
images/downloads/bibliography.pdf 



	 Greek crisis foreseen: The future in migrancy	 251

place only between the two obvious poles: the migrant community and the 
recipient society. On the contrary, communication includes exchanges be-
tween the migrant and the family, the migrant and the country of origin, the 
migrant and other countries where compatriots or members of the extended 
family reside (i.e., cousins who migrated to Italy, etc.), or the migrant and 
migrants of different national backgrounds, etc. These different axes of 
communication, which also offer an indication of the many diverse levels 
of sociality that the subjects pursue, are performed within personal and 
intersubjective relationships on the level of everyday life. The mechanisms 
and strategies of communication are very complex and include multiple 
levels of meaning production. Communication is conditioned by coherent 
structural forces but also by internal contradictions and ruptures.

Age and gender seem to be very important parameters as well as signi-
fiers of cultural exchange and intersubjective communication. As the inter-
views indicate, age differentiation has a great impact on the formation of 
communicational communities and practices. Younger interviewees have 
more complex demographic and social profiles than the older ones. Migrant 
youth are different from their parents in terms of the spaces of socializa-
tion that accommodate them, and the ones which they, in turn, appropri-
ate. They appear—or at least they present themselves in such a way—to 
have greater access to the Greek public sphere, while at the same time they 
seem to maintain the separation between the public (Greek) and the private 
(migrant) sphere of activity at the level of everyday life. Young migrants 
operate within communicational fields that are more closely related to vari-
ous practices of popular culture, while references to the importance of new 
technologies (i.e., satellite television, internet, and mobile telephony) in es-
tablishing transnational networks of exchange appear as common sense on 
the part of the interviewees. Interestingly, younger interviewees seem to 
develop strong, functional, and conscious bonds with their country of ori-
gin. These bonds are materialized through summer vacations in Albania and 
Bulgaria and acquire meaning in everyday life through technological chan-
nels of communication that render distance—geographic as well as cultur-
al—not an obstacle but, to the contrary, an advantage to contact by choice.

2. HORIZON OF EXPECTATIONS

Migration is a future-oriented activity. People’s decision to move and relo-
cate themselves and sometimes their families is grounded on aspirations, 
hopes, and expectations for a better future. Mobility and relocation presup-



252	 Ioanna Laliotou

pose the possibility of envisioning an alternative future. This envisioning is 
possibly transformed by the very experience of migration, as transcultural 
exchange enables the emergence of dynamic horizons of expectation. In 
any case, exploring the migrants’ horizon of expectations offers a great in-
sight into the formation of subjectivity. Subjectivity is also a future-orient-
ed process in the sense that the ways in which people conceptualize them-
selves as subjects always include some degree of forward thinking in the 
form of future projections of present-time desires, fears, and expectations. 

Indeed, the interviews that we collected and analyzed in our research 
project offer very powerful insights into the formations of an articulate ho-
rizon of expectations. Expectations are formative of the migrants’ subjec-
tivity in relation to the various levels of exchange that they occupy in their 
everyday lives. The interviews are very rich in indications on how migrant 
notions of the self are organized around conceptualizations of the future. 
As it was more or less expected, young interviewees express their expec-
tations for social upward mobility which, in some cases, take the form 
of critique against the previous generation—mostly their parents. What is 
more important, however, is to explore further and analyze the morphol-
ogy of this horizon of expectations and to contextualize it historically and 
culturally in relation to people’s present as well as to their past. In what 
follows, I will read through some of the interviews in order to explore how 
migrant subjectivity is expressed through an emergent politics of hope. 
Alongside this exploration of hope, I will offer some suggestions on how 
gender emerges as a key concept around which the future is thematized. 
The great majority of the interviewees thematize gender roles as one of the 
main areas where political change, cultural transformation, social integra-
tion, generational differentiation, control, resistance, future expectation, 
and subjective potential are all materialized. 

The emergent horizon of expectations can be traced if we point out 
some of the main features that the interviewees attribute to their future. I 
will refer to seven nested features: each one presented as an internal ele-
ment of the previous. 

2.1. Ordinary people, ordinary future 

Migrant interviewees across age and gender differences imagine their fu-
ture through dreams about upward social mobility, improving their living 
conditions, becoming homeowners, having a family, safeguarding a better 
future for their children through education, getting a better job, making a 



	 Greek crisis foreseen: The future in migrancy	 253

career, etc. These are ordinary people, having ordinary expectations about 
their future. Thus, in order to understand what is migrant about the migrant 
horizon of expectations, one has to analyze how this ordinary future is 
thematized vis-à-vis the specific experience of mobility.

2.2. Returning to the country of origin 

(Bulgaria or Albania) seems to be a common plan for the future, although 
it is more prominent in the case of older migrants. Planning the return to 
the homeland is materialized through the building of a house back home, 
financed through the earnings of work in migrancy. As Elli put it:

“Me in five years … In five years I think I will have my own house in Bul-
garia, they are already preparing it for me, half of it is already finished, I 
will have my house and then I am thinking of getting married and making 
a family and I want to have a son … a healthy child … which means that I 
do everything for him. To have something for him … for the child and the 
husband. [I do it] only for those who will be with me forever, until I die. 
That is, I think, what I want.” [Elli, MET155,156]

She also stresses that she wants her new house in Bulgaria to be in 
the city and not in her parents’ village. Elli’s plans for the future involve 
creating the conditions for not being alone, for having her own people 
around her—not her existing relatives, but the imaginary family of her 
own choice. She wants to return to her homeland, but not to the place 
where she comes from but to the city of her choice, a place where she has 
never lived before. The future is here imagined as a direct opposite of the 
present, while the later is represented as a void, an absence in relation to 
the future. The future is invoked as a symbolic remedy for the maladies of 
the present. Projecting security, sentimentality, togetherness, and agency 
into the future is for Elli a way to justify the lack of material and emotional 
resources that mark her present life in Greece. 

2.3. “Social acknowledgement: dignity and respect” 

One of the reasons that the interviewees give when asked why they want to 
return to their homeland in the future is for “dignity and respect”. This is 
the case for Sokratis, who wants to return to Albania in the future because 
he feels that the contribution of Albanian labor to the development of 
Greece is completely underestimated by Greeks. To the question “what are 



254	 Ioanna Laliotou

your plans for the future”, he responds directly with a reference to racism 
in Greece. 

“I do not want to stay here in Greece, I want to return to Albania, to find 
a job … I do not have a problem with the people here; it just that …the 
Greeks are … you know, there are good people who welcome you into their 
homes and offer food … but for me … I do not get any respect. This is what 
I like, to show respect to the other person, not to look at him like that … 
they should not look at you as “the Albanians”, because you can find bad 
people everywhere, but here they always blame the Albanians, all the worst 
jobs are for the Albanians, now the Greeks should respect that … because 
Greeks wouldn’t do those jobs … Greeks use machines, while Albanians 
dig with their hands. I don’t see any Greek working … they work for them-
selves. They should respect that … [the Albanians] work for Greece and 
they offer something, right? To the economy; take the Olympic Games, for 
example … [Greeks] should show more respect” [Sokratis, MET160]

Demanding respect is a dominant feature of this interview and it is 
present in many other interviews as well. Asking for respect in a response 
to the question about future plans indicates that social justification is a 
constitutive element of the migrants’ horizon of expectations and it has to 
be taken into consideration when we attempt to explain the insistence on 
returning to the homeland as the ultimate goal of the migration process. 
This issue should also be explored comparatively, to establish whether it 
is as prominent in other countries of migrancy. For example, the same in-
terviewee insists that the best period of his life was when he lived briefly 
in Britain—a place where he would also like to return if he had a choice—
because, according to his testimony, foreigners enjoy greater respect there. 
As he put it, “one does not need to hide that he is Albanian in Britain.”

2.4. Pride 

Studying and obtaining a higher education and college degree is another 
expectation expressed by parents as well as by younger interviewees. The 
idea of higher education as a means of social mobility is salient among 
migrants of lower and middle social classes. What is particular in the case 
of migrants, especially those coming from Bulgarian, is that they dream 
of returning to their country of origin in order to enroll at university. This 
is case for Dafne [MET 148, 149], who wishes to study to become a vet-
erinarian, but in Bulgaria and not in Greece. Dafne has lived all her life 



	 Greek crisis foreseen: The future in migrancy	 255

in Greece; her parents migrated when she was very young. Returning to 
Bulgaria seems to her like an interesting adventure, like living abroad. She 
studies music, she attends a music high school and she has visited Bulgaria 
on school trips. Dafne presents herself as an exemplary case of successful 
integration in the host country. Even though she does not like to differen-
tiate herself from her classmates and she presents her school life as very 
rewarding and ideal, she nevertheless explains how during her school trip 
to Bulgaria she enjoyed the respect she received from her Greek teacher 
and classmates on account of her ability to speak Bulgarian and, thus, help 
them to communicate, etc. A great part of Dafne’s account of her future 
plans is dedicated to the expression of her pride in her country of origin, a 
choice that we need to interpret in relation to the previous reference to the 
quest for dignity and respect.

2.5. Insecurity 
Interviewees often express a sense of insecurity regarding their future in 
Greece. Recurrent references to the possibility of anti-immigration poli-
cies being introduced as a result and in the context of the war against ter-
rorism indicate the impact that post-9/11 public discourses on security in 
Europe have had on the formation of migrant subjectivities [Manolis, MET 
134]. As Anieza put it:

“I do not make many plans. But I am an optimist. I don’t make plans be-
cause I’m afraid with all the terrorism now, I fear a lot that maybe they 
will pass a law…the European Union, a law against immigrants. I am very 
afraid of that. I believe that they won’t do such a thing, but that they’re go-
ing to make some very strict rules. Rules that will make things very difficult 
for us here in Greece, we the migrants, I mean…” [Anieza, MET99-100]

Insecurity for their well-being in Greece is expressed in many cases 
and in various ways. In some cases we encounter a generalized feeling of 
insecurity, as in the case of Marko from Bulgaria:

“-How do you imagine yourself in five years from now?
-I imagine myself up at my home in Bulgaria…with my family…the fam-
ily that I will create…to have a job…I hope that there will be jobs now that 
we are becoming part of Europe…to have jobs and be OK. That is how I 
imagine my future…for the present I am not sure…I want to go back to my 
city, to know that this is home. Here I am afraid, I am afraid to go out for a 
coffee…I am afraid here, I am afraid I will meet the wrong people. Because 



256	 Ioanna Laliotou

I have heard many stories about meeting the wrong people…and drugs and I 
am very afraid to get involved. My father is also worried about me…whether 
I am OK, whether I have problems…not to get involved with the wrong peo-
ple…I would feel safer at home…here I am afraid because there are many 
foreigners in Greece…from Albania, Romania, black people from Nigeria…
there are many different people…you don’t know what’s in the other per-
son’s mind … what the other person wants to do to you...[Marko, MET97]

In some cases we encountered a resistance to future planning, especial-
ly in situations where the levels of anxiety and insecurity about day-to-day 
affairs were heightened, as in the case of Stefka from Bulgaria who refused 
to plan for the future. As she put it:

“No, I can’t. Because sometimes I think that this and that will happen in 
such a way. And then what comes is different. So now first I’ll see what’s 
coming and then I will say I will do that, that or the other, and whatever 
doesn’t happen, I’ll just let it be!” [MET112_Stefka]

2.6. Insistence on established gender roles
As creating a family seems to be a constant element of future plans, gender 
roles become a signifier of the “things to come”. Interviewees often stress 
that gender roles have changed because of the conditions of migration. 
Arranged marriages are no longer the rule. Men as well as women seem 
to believe that migration and life in Greece are changing gender roles, 
mostly those of women. What is interesting in terms of future plans is that 
most migrants seem to prefer to marry people from their own community. 
Personal relationships with Greeks are considered dangerous since there is 
a general understanding that such a marriage would not be easily accepted 
by the Greek side of the family and thus the union could be a source of 
problems, anxiety and feelings of rejection and discrimination. Although 
there are many references to relationships—mostly with Greek women—
future planning of families does not include Greeks.

2.7. Racism: “The hate will be forever”
Many interviewees, especially Albanians, recognize that racial hate is a 
main characteristic in the relationship between Greeks and migrants. As 
Natassa puts it: 

“There shouldn’t be so much hate. We also have lots of racism. We hate 
you and you are racist towards us. We are not perfect either, I admit it. We 



	 Greek crisis foreseen: The future in migrancy	 257

also have lots of hate, but you have lots of racism. This shouldn’t be like 
that. We all eat and talk together, we have friendships and relationships…
but even for minor reasons, we turn our backs to each other…It’s a pity…
And the state is to blame. More than anything else…that is what I think…
this has influenced me a lot.” [MET101,102_Natassa]

As far as the future is concerned, there is a general understanding that 
racism will not disappear within their lifetime.

“- Don’t you think that things are bit better now?
- No matter the improvement, to a great extent hate will remain…maybe 
for the children of my children it will go away, but for as long as we are 
here, hate will exist” [MET101,102_Natassa]

The persistence of racism is part of the migrant horizon of expecta-
tions, conditioning many other aspects of future plans, visions, desires, 
and projections. 

3. AFFECTIVE POLITICS OF HOPE

The analysis of the emergent horizon of expectations indicates that the 
migrant field of cultural politics is complex, contradictory, and dynamic. 
This understanding is a necessary condition for the undermining of an un-
productive concept of integration that, for many decades, has defined the 
research as well as the policies that concern the history of migrations in the 
western world. As this preliminary approach has shown, the supposed inte-
gration of foreign migrants in Greek society—a prominent argument used 
by natives—co-exists with a general sense of insecurity, a new structure 
of feeling that does not allow migrants to envision their future in Greece. 

It is important here to stress that these interviews were conducted in the 
period prior to the outbreak of the Greek fiscal crisis. In fact, the 2004– 
2007 period was one of post-Olympic Games national pride, self-confi-
dence, and optimism. Yet, in the same period the migrant sphere of cultural 
politics was marked by a generalized insecurity and inability to envision 
a satisfying and safe future in Greece. The interviews are in a sense pro-
phetic as they indicate that, seen from the migrant point of view, the social 
fabric of Greek society appeared fragile and untrustworthy. 

The migrant horizon of expectations in Greece was marked by a gen-
eral feeling of insecurity. Indeed, insecurity has become a widespread form 
of governance in contemporary post-industrial societies. In the era of neo-
liberalism, precarity has become a determining condition of contemporary 



258	 Ioanna Laliotou

life, an administrative logic that “wants no reduction, no end to inequality, 
because it necessarily toys with hierarchical differences and governs on 
the basis of them” (Lorey, 2010). Already in the period of Greek national 
self-confidence and prosperity, precarity had become an organizing po-
litical concept for migrants in Greece as it regulated the politics of hope 
within the migrant cultural sphere (Neilson, 2008).

The future that the migrants envisioned was determined by how they 
conceived their position within Greek society. What they described was 
not a forward-looking, progressive future, as it did not entail the vision of a 
change in social relations and the subject’s position within them. It was not 
a conservative future either, as it did not include the return to a supposedly 
lost Eden.3 Quite differently, the migrants’ horizon of expectations uncan-
nily foresaw many of the elements of the crisis that native Greek society is 
experiencing today. The politics of hope that emerges in the interviews is 
different from classic migrant narratives of the future in previous histori-
cal periods. Contemporary migrant visions of the future are not grounded 
on the idea of progress and do not idealize life and social structures in the 
country of reception as more advanced in relation to the home country. Mi-
gration is not seen as a form of liberation from the constraints of life in the 
homeland. The interviewees’ vision of the future presents a rupture with 
well-known modernist narratives of dislocation, liberation, and progress 
in the new land. 

Based on an articulate realization and acceptance of one’s own insecu-
rity, the emergent horizon of expectations indicates that the subjects have 
responded to precarity through a retreat to the affective world of relation-
ships, real or imaginary friendships, everyday life dignity, self-respect, and 
fellow recognition, etc. Feelings of nostalgia, despair, and loneliness mark 
this precarious politics of hope which often develops into an almost regres-
sive politics of self, a politics of affective resistance (Clough, 2007). 

Recent research has started to address the impact of precarity on sub-
jectivity. Regression is often highlighted as a main process through which 
subjectivity responds to the emerging conditions of generalized subjectiv-
ity (Nilges, 2008). This regression has two main characteristics. Firstly, 
it often entails a nostalgic longing for previous historical eras (i.e., an 
idealization of a paternalistic conceptualization of Fordist state and labor 
politics, or of a pre-migration, pre-1989 socialist regime in the case of mi-

3. On the difference between progressive and conservative visions of the future, see 
Manheim, 1936. 



	 Greek crisis foreseen: The future in migrancy	 259

grants from Eastern Europe). Secondly, gendering is recognized as a major 
field of negotiation in the process of precarious subjectivity formation. 
Seen from this perspective, gender does not only operate as an analytical 
concept or a research parameter, but as a powerful nexus around which 
social relations, the understanding of heritage, and the politics of hope are 
articulated.

More targeted research is needed in order to perceive and analyze 
the currently emerging politics of precarious subjectivity. Vacillating be-
tween regression and affective resistance, migrant subjectivity is currently 
transformed under the pressure exercised by the policies of deregulation, 
austerity, and the neoliberal adjustment of social relations. We need more 
knowledge, critical analysis and comparative cross-European exploration 
of the ways in which migrants conceptualize their future as well as the 
future of their countries of origin, new destinations, and Europe. The ex-
ploration of this theme is vital at the level of academic research as well as 
that of policy making. 

Since the interviews presented in this paper were gathered, much has 
changed in the cultural politics of migration in Greece. Many migrants 
from Eastern Europe and the Balkans have been forced by the fiscal cri-
sis to leave Greece. New populations from the Middle East, and South 
and South-East Asia have arrived in the country in dramatically increasing 
numbers. Seeking a passage to Europe, these people are in fact trapped in 
a country that is financially devastated, socially eroded and culturally per-
plexed. Gathering in the decaying historical centre of Athens and other cit-
ies, men, women and children experience the harshest form of precarious 
existence, caught in the limbo of Europe’s contemporary economic crisis, 
cultural turbulence and political devolution. As Greece is currently being 
transformed into a European buffer zone, one cannot not wonder if there is 
any sensible—or justifiable—way in which the “wretched of the earth” can 
be perturbed from pursuing by any possible means the fulfilment of desires, 
expectations, and hopes for safer and more liveable future. Their horizon 
of expectations needs to be accounted for if we are to attempt to envision a 
post-catastrophic future for Europe and the peoples who inhabit it.



260	 Ioanna Laliotou

Bibliography

Ξενόγλωσση
Clough P. (et als eds), 2007, The affective turn. Theorizing the social, Durham, Duke University 

Press. 
Lorey I., 2010, “Becoming common: Precarization as political constituting”, e-flux, 6/2010. http://

www.e-flux.com/journal/becoming-common-precarization-as-political-constituting (last ac-
cess: January 25, 2013)

Manheim K., Ideology and utopia. An introduction to the sociology of knowledge, Mariner Books, 
1955 [1936]. 

Neilson B., 2008, “Precarity as a political concept, or, Fordism as exception”, Theory, Culture & 
Society, December 2008, vol. 25 no. 7-8, 51-72.

Nilges, M., 2008, “The anti-anti-Oedipus: Representing post-Fordist subjectivity”, Mediations: 
Journal of the Marxist Literary Group, vol. 23, no. 2, Spring 2008 (History and Subjectivity). 

Ελληνόγλωσση
Λαλιώτου Ι., 2009, «Η ιστορία της μετανάστευσης και οι μεταλλάξεις του εθνικού φα-

ντασιακού», στο Λαμπρόπουλος Απόστολος και Μπαλασόπουλος Αντώνης (επιμ.), 
Χώρες της θεωρίας, Αθήνα, Μεταίχμιο, σσ. ΧΧΧ.



Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 261-273

Penelope Papailias*

The Screen of the Migrant Body:
Technologies of Abjection and 

the “So-Called” Rape of Amarinthos

 

Abstract

This article examines a seminal moment in the violent mediatized exposure of the 
female migrant body in contemporary Greek society: the 2006 video rape of a 
student of Bulgarian origin in Amarinthos, Evia. This cyberbullying incident dem-
onstrated how the contemporary exercise of gender and ethnic violence relies on 
technological practices of optical targeting, surveillance, spectacularization and 
voyeurism by sovereign citizens. After initial intense media coverage, however, the 
“truth” of the rape gradually came into question. As a process of abjection, the 
rape transformed an immigrant neighbor, classmate, even girlfriend—a familiar 
stranger—into an abhorrent Other, whose inseparability from the self, in fact, is 
confirmed by this ongoing repudiation. 

Keywords: gang rape, violence against migrants, abject body, visual 
technologies, cyberbullying 

1. INTRODUCTION

October 2006. A Bulgarian immigrant living in Greece brings charges that 
her daughter, a sixteen-year-old honor student, was gang-raped by class-
mates in the toilets of her high school in Amarinthos, Evia. Four male stu-
dents physically assaulted her while two female students filmed the scene 
on a cellphone. The Minister of National Education and Religious Affairs, 
Marietta Giannakou, intervened when it was learned that the teachers’ 
council had decided to redress the situation by suspending the boys for a 

* University of Thessaly.



262	 PENELOPE PAPAILIAS

mere five days, while also suspending the victim herself. Mainstream news 
media soon were abuzz.

The event was seized on by politicians in a paroxysm of political cor-
rectness regarding Greek violence against immigrants (notably, male vio-
lence against women was not foregrounded). President Karolos Papoulias 
declared that “we are all responsible,” underscoring that such xenophobic 
actions disgrace the fundamental ethical principles of the Greek people 
who themselves have experienced racism as immigrants. In a similar vein, 
George Papandreou, then leader of the opposition party, criticized the gov-
ernment’s immigration policy, stating that a “girl who found herself far 
from her homeland, making Greece her own, requires the greatest pos-
sible amount of compassion.” The Archbishop of Greece Christodoulos 
arranged a meeting with the girl and her mother, as well as with the four 
accused boys. Meanwhile, in less-reported news: feminist and anti-racist 
anarchist groups organized protest marches in Amarinthos. Marching with 
slogans such as “Immigrants are not foreign. The foreigners are the rapists 
and whoever supports them” and “Patriarchy in this society ends in the 
bordellos. It begins in the schools,” these protestors were met with unu-
sual violence. Brandishing weapons, such as shovels, crowbars and rakes, 
members of the local community jeered the protesters, pelted them with 
stones and then beat them up. 

Reporters also descended on the town, where they encountered the 
townspeople’s unabashed defense of the implicated students, among whom 
were the children of a local policeman and of the school’s religion teacher. 
As regards the accused boys: “The boys are great kids, from the best fami-
lies,” “Even if there was a rape, it doesn’t matter. They’re young, they’ll 
forget.” As for the girl: “She was a snot about her grades,” “She wasn’t 
pretty at all. She wasn’t worth it,” “If she comes back, no one will talk to 
her,” “We should have lynched her!” As for themselves: “We are not rap-
ists, nor racists. Whatever happened you can’t stigmatize our community,” 
“God help us not to become like America. That’s where those kinds of 
things happen. We’re different here in Greece.” Finally, as for the journal-
ists: “You are to blame,” and “This isn’t Veria.” This last comment referred 
to the February 2006 disappearance of eleven-year-old Alex Meshiesvili 
from Georgia, who was bullied and eventually killed by a group of lo-
cal children. The search for the body, which was never found, and the 
agonized testimony of the child’s mother had been the subject of intense 
media attention. Hoping to foreclose such public scrutiny, the lawyer’s 
association of Halkida, Evia’s regional capital, issued a statement demand-



	 THE SCREEN OF THE MIGRANT BODY	 263

ing the immediate halt of media coverage of the incident. Local teachers 
refused to meet with the mother to discuss her daughter’s return to school, 
while the women themselves were subject to verbal attacks by townspeo-
ple. Clearly unwelcome, the two left their home, friends and school in 
Amarinthos for Athens, where state authorities arranged a scholarship for 
the girl at a private high school.1 

March 2010. The four boys accused of gang rape and the two girls 
charged as accomplices were found innocent in a unanimous decision by 
the Juvenile Court of Halkida. The judges agreed that “lewd acts” had 
occurred, but deemed that the girl had consented to them («ασέλγησαν 
μεν εις βάρος της κοπέλας, ωστόσο αυτό έγινε με τη θέληση της 
παθούσης»). As the defense attorney noted after the trial, “many eyewit-
nesses” testified that the sexual intercourse was voluntary. Her “normal” 
behavior afterwards was pointed to as proof of the consensual nature of 
the sexual intercourse. The charge that the rape had a racist motivation 
was rejected because there were non-Greeks involved. The courtroom was 
packed with members of the local community, and a plethora of witnesses 
came forth to defend the accused, including teachers, prompting some crit-
ics to compare the scene to lynching trials in the American South in the 
1950s and 60s. A psychologist who had followed the girl’s case was not 
allowed to testify on her behalf. Thus, with the exception of her mother, no 
witness came forth to testify for the girl, who collapsed in the courtroom 
after the decision. Feminist and other anti-racist groups immediately is-
sued statements condemning the trial as a travesty of justice, stressing how 
the verdict reproduced the stereotypical argument that rape victims seduce 
their attackers. Aside from some isolated commentary on blogs and in the 
leftist press, the court decision was not taken up by the mass media or 
politicians. After the verdict, the girl was brought up on multiple charges 
of perjury and slander.2

1. For press coverage of the incident, see: E. Karanatsi, 2006, “‘Suspension’ from 
Amarinthos too…”, Kathimerini, Nov. 3; S. Theodorakis, 2006, “One story, three scenarios, 
more victims”, Ta Nea, Nov. 11; D. Kroustalli, 2006, “In the ‘jungle’ of Amarinthos”, To 
Vima, Nov. 11; S. Kountouris, 2006, “The shocked residents of Amarinthos”, Ethnos, Nov. 11, 
“Exercises in civics”, Eleftherotypia, IOS, Dec. 12.

2. For press on the trial and reactions to the verdict, see: L. Yiannarou, 2010, “The students in 
Amarinthos found innocent”, Kathimerini, April 23; 2010, “The silence in Amarinthos is broken by 
women’s cries”, April 17, <http://tvxs.gr/news/ελλάδα/η-σιωπή-στην-αμάρυνθο-σπάει-από-τις-
κραυγές-των-γυναικών>; S. Kouloglou, 2010, “A scene from the American South in Amarinthos”, 
April 23, <http://anergoidimosiografoi.blogspot.com/2010/04/blog-post_9319.html>.



264	 PENELOPE PAPAILIAS

In this essay, I consider the Amarinthos incident as a seminal moment 
in the violent mediatized exposure of the female migrant body in contem-
porary Greek society. As a form of “cyberbullying,” the video rape in Am-
arinthos is characteristic of the structure of publicity that organizes racial 
and gender violence in digital late modernity through aggressive practices 
of optical targeting, surveillance, spectacularization and voyeurism. How-
ever, through the simultaneous downplaying and demonizing of these prac-
tices of technological mediation, the sexual assault in the Amarinthos high 
school toilets over time came to be seen as a “so-called” rape. Its “truth” 
would end up being decided upon by legal and medical experts reading the 
physical (not psychic) wounds of the victim’s body and ratified by, among 
others, the amateur digital encyclopedists policing public memory online. 
This denial of the rape-as-fact, something that became more definitive af-
ter the not-guilty verdict, could be said to mirror and extend the abjection 
mechanism at work in the rape act. 

For psychoanalyst and feminist philosopher Julia Kristeva (1982), the 
abject is an object of horror that is rejected (corpse, shit, vomit, female/ma-
ternal body) because it challenges the distinction between self and other. 
Yet, as part of the self, the abject cannot be expelled. Τhe migrant situation 
can be viewed productively through this prism: migrants are always al-
ready inside the space of the nation-state, and deportation, detention camps 
and skoupes (“sweeps”) can never totally extract them (De Genova, 2010). 
Given the historical use of rape in various settings as a means to create 
borders between intermingled groups (Diken, 2005), the Amarinthos rape 
ironically testifies to the incorporation of migrants’ children into Greek 
society (particularly, children of migrants from neighboring Balkan states 
who came to Greece in the 1990s, following the collapse of communist 
regimes). Their successful passing blurs and disrupts boundaries of self/
other: the Amarinthos rape victim, for instance, was a flag-bearer for her 
class in the local national day parade, an honor given to students with top 
marks. The accused boys complained to a journalist that it was not right 
that she carried the flag (“our grandfathers fought in the war, not Bulgar-
ians and Albanians!”). Like the too-fluent “mimic men” (Bhabha, 1994) 
of the colonized elite, the Bulgarian neighbor, classmate, flag-bearer and 
potential girlfriend made the self strange (Greeks as Bulgarians). 

The rape, thus, did not target, but created an abject Other, transforming 
an uncannily familiar, even desired, stranger into a repulsive alien (a slea-
zy Bulgarian whore, “not pretty at all”). In feminist political philosopher 
Judith Butler’s politicized reading of Kristeva, abjection is precisely the 



	 THE SCREEN OF THE MIGRANT BODY	 265

“mode by which Others are turned into shit” (1990: 134). Yet, rather than 
confirm the border of the male ethnic self, the “annoying” accusations and 
claims of the migrants revealed the actual fragility and anxiety at the core 
of the self (great kids, not rapists, not racists). The continuing retroactive 
attempt to delete this event from cultural memory as a “so-called,” even a 
once-called rape, could be seen—and must be countered—as repeating the 
rape’s initial gesture of repudiation.

2. SEX BEFORE TECHNOLOGY 

A few days after the Amarinthos story broke, the journalist Nikos Evan-
gelatos featured “real” teen porn videos on his investigative journalism 
show, “Evidence” (Αποδείξεις). Although he could not show the actual 
Amarinthos video since the girl deleted the file from her phone, appar-
ently there was no difficulty in locating analogous video footage to shock 
the Greek television audience regarding the state of teen sexuality and the 
diabolical role of new technologies in the expansion of perverse pleas-
ures. Critics decried this pornographic exploitation of the incident as 
“tele-voyeurism” masquerading as reporting and, thus, as a characteristic 
pathology of Greek commercial television. The particular broadcast also 
was censured by the National Radio-Television Council.3 While this tel-
evisual re-broadcast of teen porn videos did massively interpellate televi-
sion viewers into the game of aggressive visualization, the lambasting of 
mass media sensationalism had the effect of turning attention away from 
what “Amarinthos” might say about contemporary Greek society. As one 
journalist complained: “Why do we limit our anger to our mirror—televi-
sion—instead of dealing with us ourselves?”4 

The titillation of new technology perversion also preempted a critical 
consideration of technoculture in relation to the power struggles that define 
contemporary sovereignty. Thus, as the public debate on the Amarinthos 
rape unfolded, the cellphone itself emerged as a key protagonist, instru-
mental in Greek youth’s loss of sexual innocence. Indeed, in the wake 
of the incident, the education minister banned the use of cellphones by 
students in Greek schools. By extracting the cellphone from the social rela-

3. P. Diamantakou, 2006, “Chasing after a rape”, Ta Nea, Nov. 2; K. Halvatzakis, 2006,  
“Televisual rape with…Evidence”, To Vima, Nov. 11; P. Bitsika, 2007, “The apotheosis of porno-
spectatorship”, To Vima, March 18. 

4. D. Gousetis, 2006, “Thoughts on a rape”, Avgi, Nov. 18.



266	 PENELOPE PAPAILIAS

tions in which it was deployed, however, this decision treated technology 
(in the form of the cellphone qua object) as an inhuman(e) exterior force 
and autonomous catalyst of social behaviors. 

Enhancing this sense of exteriority, commentators on Amarinthos of-
ten contrasted the depraved present to their own childhoods, imagining 
that past not as a prior moment of technologically-mediated communica-
tion, but as one of unmediated interaction. Lauding the minister’s decision, 
one journalist noted: “Little by little, kids aren’t talking to each other any 
more. They communicate with ‘messages.’” The ban on cellphones, he 
suggests, could help restore “live dialogue” and more spontaneous “non-
mechanical” forms of flirting that he remembers from his childhood. “Stu-
dents have to speak to each other. To quarrel, to curse, to figure things 
out, to cool down, to form warm friendships, to fall in love. Why should 
a cellphone get between them?”5 This utopian construction of unmediated 
face-to-face communication not only denies that real communication oc-
curs on online and that “healthy,” even radical, forms of intersubjectivity 
can develop through technological modes of connection and self-exposure, 
but also underestimates the role of technologically-mediated presence (via 
telephone, photographs, love letters) in producing the longing, desire and 
attachment associated with modern notions of love, friendship and flirting 
(Sconce, 2000). 

In the discourse on Amarinthos, this oversight of prior regimes of 
technosociality supported a commonsense view of sexual intercourse as 
the physical interaction of “real bodies” in “real time,” thus enabling the 
separation of the primary fact of violence (rape) from the secondary fact 
of representation (rape video). If the Amarinthos video had been brought 
forth as evidence, it most likely would have been seen, according to the 
tradition of optical realism, as a “window” onto violence, not as a trace left 
by violent acts of looking (Feldman, 2000).6 Nor should we neglect the fact 
that this video was produced to be forwarded to others, thus potentially 
amplifying over time and space the spectacularization of the initial scene. 
As the 2004 Abu Ghraib torture scandal made clear, the proliferation of 
techniques of violent visualization of racialized others, with their debt to 
pornographic aesthetics, have proliferated in the context of digital network 

5. Penelope Papailias, University of Thessalyion of other immigrants as sing that cannot 
ever happen: disruptive force.e over time, L. Papadopoulos, 2006, “Cellphones”, Ta Nea, Nov. 8. 

6. For an exception, see M. Tsimitakis, 2007, “Video torture and new technologies”, March 
7, <http://tsimitakis.wordpress.com/2007/07/03/video-torture/>.



	 THE SCREEN OF THE MIGRANT BODY	 267

culture (Puar, 2004; Feldman, 2005). While agents of violent visualiza-
tion might be overwhelmingly associated with the state or mass media, 
increasing numbers of “sovereign citizens” (Hansen and Stepputat, 2005), 
armed with powerful new microtechnologies of visual documentation and 
digital circulation, have taken it upon themselves to guard the borders of 
the national community. 

The Amarinthos rape, thus, should be situated in relation to the con-
temporary global phenomenon of cyberbullying. For instance, in “happy 
slapping,” a characteristic cyberbullying practice, unsuspecting victims 
are overtaken and harassed in order to produce an image of their shock, 
which in turn is disseminated widely via cellphone messaging or on the 
web. In her deposition, the plaintiff in the Amarinthos case described being 
ambushed, after having gone to make out with a boy on whom she had a 
crush. After the tryst turned into a demand for group sex, she reports flee-
ing to the bathrooms where “T. saw me crying on my knees and, naked, 
fell on me. He pressured me and I yielded. I was by that point like a dead 
person. Then the rest of those accused came into the toilet. They lifted 
me onto the sink. They held my hands and legs and K. raped me until he 
ejaculated. They jumped up and down all together like victors (nikites).” 
Although she decided to report the rape once she found out about the exist-
ence of the video—a point with which involved students concurred7, the 
girls who made the video were only belatedly charged in the case. That 
visual documentation and spectatorship were understood as a passive form 
of observation, even as inaction, is obvious in journalists’ comments to the 
effect that the girls involved “did not do anything to help her. In fact, one 
of the girls videotaped the event with her cellphone.”8 This sort of state-
ment, of course, also assumes the innate pacifism and solidarity of women. 

Once the dust settled on the Amarinthos incident, it became clear that 
no one would be held accountable: not the social relations in this provin-
cial town and Greek society in general, not the school administration and 
the justice system, not even the perpetrators. Only technology itself. It is 
certainly not the first time. As with the banning of personal cameras in 
the American army after the Abu Ghraib scandal, the ban on cellphones 

7. P. Kousoulos, 2009, “The protagonists of the Amarinthos gang rape talk to Zougla.gr”, 
Dec. 4, <http://www.zougla.gr/greece/article/i-protagonistes-tou-omadikou-viasmou-tis-ama 
rin8ou-miloun-stin-zouglagr>.

8. L. Nesfige, M. Moustaka and S. Vradeli, 2006, “They’re asking her to leave town”, Ta 
Nea, Oct. 31.



268	 PENELOPE PAPAILIAS

sent the message that the “kids” themselves, “the poor things,” had fallen 
victim to a powerful and dangerous technology that they could not control, 
especially when confronted by the perverse sexuality of ethnic Others (Pa-
pailias, 2008). Even though the Amarinthos incident galvanized anti-racist 
and feminist groups—but notably not immigrant groups, the only lasting 
reform in Greek schools that came out of the scandal was the cellphone 
ban. Thus, it was only a matter of time for the blame to return to the victim, 
as author of the fiction entitled “Amarinthos,” which ruined the lives of her 
fellow students and tarnished the town’s name.

3. AMARINTHOS IN THE ARCHIVE 

What is the legacy of Amarinthos, an event that flashed up on television 
screens so intensely, but also so briefly? How will Amarinthos be remem-
bered (or not) in the future? Or, will it only be remembered for having been 
forgotten?9 As anthropologist Michel-Rolph Trouillot (1995) has demonstrat-
ed in his study of the historiography of the Haitian Revolution and its con-
stitution as a “non-event” of world history, silences are active (they are acts 
of silencing) that enter the process of historical production at various points 
(fact creation, fact assembly, fact retrieval, retrospective historical analysis). 
In the case of Amarinthos, through a separation of the “rape itself” from as-
pects of its representation (the video, the media uproar), the rape would be 
rendered a non-event through retrospective deletion, acquiring as a result a 
spectral status, much like the deleted video on the accused girl’s cellphone.

An instructive place to think about the imprint of this incident on cul-
tural memory and the digital database is the “Amarinthos” entry in the 
Greek-language Wikipedia (Βικιπαίδεια). The status of Amarinthos as an 
event can only be approached with an eye to transformations in the form 
of the media event and the experience of witnessing in the digital age. In 
this regard, Wikipedia, as a free, user-produced, online database, with ex-
ponential growth since its inception at the turn of this century, represents 
a critical site to examine shifts in conceptions of the event, as well as of 
knowledge production and access. Turning to the Wikipedia entry on Ama-

9. When a staged smart phone video of detained migrants being forced to slap and curse 
each other in a central Athenian police station surfaced on Athens Indymedia in June 2007, 
leftist journalists and bloggers, as well as an independent member of parliament, noted the 
amnesia about Amarinthos. N. Dimos, “Remember Amarinthos?”, <http://doncat.blogspot.
com/2007/07/blog-post.html>; D. Gousetis, 2007, “Omonia-Amarinthos: video recordings”, 
Avgi, June 6.



	 THE SCREEN OF THE MIGRANT BODY	 269

rinthos, a first observation is that the rape incident is not a non-mention, 
but a retracted mention. The first entry on “Amarinthos,” which includes 
a relatively long description of the rape, was introduced into Greek Wiki-
pedia on November 1, 2006, about a week after the rape. The fact that the 
“Amarinthos” rape incident was so quickly integrated into Wikipedia is not 
unusual, but precisely a quality that distinguishes Wikipedia from print-
based encyclopedias. Just as characteristic, though, is the instability of en-
tries, which can be deleted or radically edited over the course of a single 
day or even a few hours. Thus, just an hour after its first mention in Greek 
Wikipedia, the Amarinthos rape incident was deleted, only to be partially 
reinstated a few days later: “This is the place where a sixteen-year-old 
Bulgarian girl was raped.” A few minutes later, self-anointed digital ency-
clopédiste Diderot deleted even this brief reference to the rape in response 
to a debate that had begun on the discussion page of the Amarinthos entry.10 

The reasons put forth in this forum for deleting reference to the rape 
are worth considering, as these arguments, which were circulating more 
generally in public discourse, were instrumental in writing this act of vio-
lence out of the archive in the name of truth. A first justification for the 
omission of the rape is that this category of “fact” does not have a place in 
an encyclopedia. Kostisl, for instance, asked if it wasn’t a little “absurd” 
(paralogo) for 90% of an article related to a “toponym” to refer to a rape 
incident that occurred there. Diderot agreed that this was not just absurd, 
but “ridiculous!”—“at least for an encyclopedia”—because it makes it 
seem that only after the rape “did we learn that Amarinthos exists” or, 
alternatively, that “down there in Amarinthos they rape Bulgarians (and 
elsewhere they do not).” 

Yet, if the rape had not occurred, “Amarinthos” might have remained 
a “stub” article. Indeed, the rape incident seems to have led to the entry’s 
overdevelopment, largely with geographical and ancient historical content, 
as if to prove that there is “something more” to Amarinthos than the rape. 
The history section, though, ends in antiquity. Contemporary history, in-
cluding contentious periods for the area, such as the civil war, are side-
stepped, not to mention the modern name change of the town from the 

10. See, <http://el.wikipedia.org/wiki/Συζήτηση:Αμάρυνθος> (accessed March 1, 2013). 
This was hardly the final bout of insertion, deletion and reinstatement. On May 28th, 2007, a 
user deleted the existing entry and wrote the word RAPISTS (ΒΙΑΣΤΕΣ) over and over. This text 
then was deleted ten minutes later. The entry on Amarinthos in the English-language Wikipedia 
similarly has been marked by controversy and repeated acts of deletion and rewriting. 



270	 PENELOPE PAPAILIAS

folksy “Vatheia” (“Deep”) to the distinguished, archaizing “Amarinthos”. 
With the rape’s deletion, the only current event noted is the “forest fire of 
2007”. While ostensibly an apolitical given, the toponym, as a category 
of knowledge, actually represents a powerful mode of overwriting history 
in deference to nature, while naturalizing history as “ruins” and “monu-
ments” punctuating a landscape available to the traveler’s gaze (Barthes, 
1972: 75-6). As Geraki notes ironically, removing the rape reference from 
the Amarinthos entry is a great idea if the point of Wikipedia is to cre-
ate a tourist brochure for vacationing Athenians with descriptions of sun-
drenched beaches and friendly natives.

Another key argument against including reference to the rape is that 
these “crimes of the moment” are magnified by the media and might not 
endure in historical memory. Rebutting this argument, Geraki writes: 
“Amarinthos is not a case of ‘rape,’ it is not the initial event that generated 
interest, but how it was addressed. In other words we are not talking about 
a crime, but a social phenomenon”. One could add that exactly because “it 
could happen anywhere,” but that these multiple forms of violence (gang 
rape, violence against immigrants, school bullying, cyberbullying) actu-
ally became visible in Amarinthos and generated an unprecedented public 
debate, the event acquired historical and political significance. 

Even if current events might be considered legitimate topics for an en-
cyclopedia, another argument against including reference to the rape was 
that whatever happens in Greece could not possibly be “that bad” com-
pared to analogous events that occur in the U.S. While Diderot concedes 
that English-language Wikipedia includes extensive reference to the 1999 
Columbine school murders under the entry for “Columbine High School”, 
he argues that global media attention warranted this inclusion. By contrast, 
Greek media fabricate shocking news events to increase viewership before 
relegating them “to the archive”. According to this view, downplaying the 
event at the moment of fact assembly corrects prior media hype.

A final justification put forth for removing the reference, of course, was 
ambivalence about whether a rape actually took place. If there was no rape, 
then, there was no event (just media hype). This is, of course, a circular argu-
ment that assumes that the function of the encyclopedia as “objective” dis-
course—in Wikipidean terms, with a “NPOV” (“neutral point of view”)—is 
to register truths already decided on by institutions of truth production (law, 
medicine), as if these institutions themselves operate innocently outside of 
history and power. From this perspective, the reference to the Amarinthos 
teen gang rape should be removed until there is a court decision. Interesting-



	 THE SCREEN OF THE MIGRANT BODY	 271

ly, however, once there was a court decision, the opposite occurred. Charac-
terizing the media treatment of the incident as an unprecedented example of 
“bigotry against Greeks”, Dimitriou declared: “The reference is necessary 
now that the judgment has been made”. Yet, following its brief reinstate-
ment (along with information about the perjury charges brought against the 
plaintiff), the reference was deleted again after Ggia noted the verdict’s con-
testation by feminist and anti-racist groups. As a result, the entry contracted 
to include only the supposedly incontestable facts appropriate to a toponym 
(i.e., ancient history, geography, demography). 

The Amarinthos rape is not the only recent incident of gender and eth-
nic violence to have come into the public eye due to the outspokenness 
of the victims or their families, yet continue to be a subject of rumor and 
hearsay. At the time of writing, one also could not find entries in Greek 
Wikipedia for the murder of “little Alex” (Meshiesvili), or for the vitriol 
attack on the labor unionist Konstantina Kuneva in December 2008. In-
terestingly, though, due to the way that Wikipedia is constructed, entering 
“Amarinthos rape” into a search engine will not produce “no results”, but 
precisely the Wikipedia debate about removal of the rape reference, as well 
as detailed records of its various deletions and reinstatements. 

The Amarinthos rape incident, thus, could be said to be under erasure 
in the Derridean sense: an absent presence haunting the digital database, 
which like the “native rumors” permeating the documents of colonial ar-
chives, has the potential to turn it inside out, revealing the anxious under-
belly of sovereign power. This under erasure status poignantly demontrates 
how precarious subjects are written into political community precisely at 
the moment of their violent exclusion and abandonment (Agamben, 1998; 
Butler, 2004).

4. DELETED IMAGES 

In the Amarinthos incident, the visual targeting and orchestration of a rape 
scene for circulation in the youth market of “real” porn videos transformed 
a straight-A student who worked at a restaurant to supplement her moth-
er’s income into a “Bulgarian whore,” and turned a neighbor, an intimate, 
even a potential girlfriend, into a stranger and outcast who was forced 
due to social pressure to flee from her home. Given, however, that the 
encounter in the high school bathroom did not leave physical traces on the 
victim, the incident remained for many an “alleged” rape, a “so-called” 
rape. The forensic report, employing the solemn, archaizing language of 



272	 PENELOPE PAPAILIAS

male authority, closed in on the “truth” inscribed in the victim’s body: “No 
bruising, old or recent, was ascertained around the entrance to the vagina” 
(«Κακώσεις πέριξ της εισόδου του κόλπου παλαιές ή πρόσφατες δεν 
διαπιστώθηκαν»). The constant downplaying of acts of visual targeting 
and exposure as secondary ultimately allowed the defense lawyer to speak 
matter-of-factly about the “many eyewitnesses” to the event. Even though 
the sexual scene appears to have been performed for them (and other im-
agined viewers of the video), the use of the word “eyewitness”, rather 
than spectator, not only placed them outside the event, reprieving them of 
their active role in the circuits of pleasure and humiliation being enacted, 
but also, shockingly, transformed them into arbiters of the girl’s behavior, 
more legitimate than the girl herself. Thus, the whole incident—the “lewd-
ness” of which was never denied—could be interpreted as a symptom of 
social breakdown and of the degeneracy of contemporary youth with their 
outrageous technological gadgets, rather than as a power struggle played 
out on the screen of the migrant body for conservation of a given social 
order and control over the borders of national community.

While this visual objectification and exposure of a classmate and neigh-
bor did make violence against women, ethnic others and the economically 
precarious briefly visible, these images were swiftly denied and deleted, 
both literally and figuratively. The process of abjection, in other words, did 
not stop with the rape, but continued with the repudiation of the images it 
spawned, as if they were the rape’s horrific offspring. The girl’s grotesque 
image (but also necessarily the boys’) was deleted from the cellphone ar-
chive, just as the incident itself later was excised from Wikipedia. Like the 
child of rape, though, these traces (and the anxiety around making them 
disappear) testify to a breaching of borders, to inclusion in the body politic 
in the act of exclusion. The paradoxical persistence of the image of the 
Other as deleted, thus, makes possible the imperative task of re-calling this 
“so-called” rape. 

BIBLIOGRAPHY

Agamben G., 1998, Homo sacer: Sovereign power and bare life, Stanford, Stanford University 
Press.

Barthes R., 1972, Mythologies, New York, Farrar, Straus & Giroux.
Bhabha H., 1994, The location of culture, London, Routledge. 
Butler J., 1990, Gender trouble: Feminism and the subversion of identity, New York, Routledge.
—, 2004, Precarious life: The powers of mourning and violence, London, Verso.



	 THE SCREEN OF THE MIGRANT BODY	 273

De Genova N., 2010, «The queer politics of migration: Reflections on “illegality” and 
incorrigibility», Studies in Social Justice, 4 (2), pp. 101-126. 

Diken B., 2005, «Becoming abject: Rape as a weapon of war», Body & Society, 11 (1), pp. 111-
128. 

Feldman A., 2000, «Violence and vision: The prosthetics and aesthetics of terror», in V. Das, 
A. Kleinman, M. Ramphele and P. Reynolds (eds), Violence and subjectivity, Berkeley, 
University of California Press, pp. 46-78.

—, 2005, «The actuarial gaze: From 9/11 to Abu Ghraib», Cultural Studies, 19 (2), pp. 203-226.
Hansen T. B., Stepputat F. (eds), 2005, Sovereign bodies: Citizens, migrants, and states in the 

postcolonial world, Princeton, Princeton University Press. 
Kristeva J., 1982, Powers of horror: An essay on abjection, New York, Columbia University Press.
Puar J., 2004, «Abu Ghraib: Arguing against exceptionalism», Feminist Studies, 30 (2), pp. 522-

534.
Sconce J., 2000, Haunted media: Electronic presence from telegraphy to television, Durham, N.C., 

Duke University Press.
Trouillot M.-R., 1995, Silencing the past: Power and the production of history, Boston, Beacon. 

Παπαηλία Π., 2008, «Οι φωτογραφίες από το Αμπού Γκράιμπ: Το σκάνδαλο της “νέας” 
τεχνολογίας και η πολιτική του οπτικού ρεαλισμού», Σύγχρονα Θέματα, 102, σ. 69-81.





Eπιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, 140-141 B´– Γ ,́ 2013, 275-283

ABSTRACTS - ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ

Mapping the biopolitics of borders:  
Bodies, places, deterritorializations 

Athena Athanasiou, Giorgos Tsimouris

In the current context of crisis, precarity emerges as a condition for constituting 
certain subjects as “foreign bodies”. The subjectivating norms of migration and 
gender, in their inextricable relationship with economic and class status, are de-
ployed as techniques of border demarcation and biopolitical regulation. Specific 
gendered and ethnicized/racialized subjects, through their subsumption under 
essentialist typologies of superfluous bodies, are turned into abjected exceptions 
of the political order: ideal “others”, ideal victims. In this context, the discursive 
regime of national, proprietary, white and heteronormative masculinity is es-
tablished as a norm that determines the human and the political. The gendered 
and the national positioning, in their performative co-implication, crucially af-
fect the ways in which the apparatuses of displacing and emplacing unfamiliar 
others produce and demarcate the space of the political community. How does 
the articulation of gender and migration work to produce different enactments 
and embodiments of the ‘glocal’? How are nationalisms de-territorialized and 
re-territorialized through significations and practices of gender, sexuality, and 
migration? If power and resistance are intertwined, how do abjected subjects, 
rendered superfluous and alien, return to the political arena, and how do they 
unsettle the violence through which they have been produced as abject?

Keywords: precarity, global, border, biopolitics, governmentality



The ethics of hospitality: Jacques Derrida  
on Unconditional and Conditional Hospitality

Gerasimos Kakoliris

Gerasimos Kakoliris’ text focuses on the ethics of hospitality with particular 
reference to Jacques Derrida’s notion of hospitality. For Derrida, the logic of the 



276	 ABSTRACTS – ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ

concept of hospitality is conditioned by an absolute antinomy or aporia. On the 
one hand, the law of “real” or “absolute” hospitality demands the unconditional 
reception of the foreigner. On the other hand, there are the conditional laws of 
hospitality which, while they translate the unconditional law into a reciprocal 
right to receive and a duty to offer hospitality, simultaneously impose conditions 
on it. The relationship between these two elements is then seen to determine the 
boundaries of any decision to offer hospitality. Against the rather problematic 
guiding concept of “unconditional” hospitality, Kakoliris counterproposes a 
continuous, incessant effort of limiting violence towards the arriving foreigner. 

Keywords: Derrida, hospitality, decision



Πραγματοποιώντας την «Ευρώπη Φρούριο»: 
«Διευθετώντας» τους Μετανάστες και τους 

Πρόσφυγες στα Σύνορα της Ελλάδας

Ευτυχία Βουτυρά 

Το κείμενο αυτό διερευνά τη διαμόρφωση ενός μεταναστευτικού καθε-
στώτος στα νοτιο-ανατολικά σύνορα της Ευρώπης με ειδική αναφορά 
στην Ελλάδα και το ρόλο της FRONTEX ως το νέο συνοριοφύλακα της 
Ευρώπης που δρα συχνά στη θέση του κράτους. Χρησιμοποιώντας την 
βιοπολιτική προσέγγιση, διερευνώ τις παραβιάσεις των ανθρώπινων δι-
καιωμάτων στα κέντρα εισόδου της Ελλάδας στον Έβρο και προσδι-
ορίζω τους φορείς που εμπλέκονται στην αστυνόμευση των συνόρων. 
Το ερώτημα κλειδί είναι αυτό της λογοδοσίας: «ποιος ελέγχει τους 
φρουρούς που επιτηρούν τα σύνορα της Ευρώπης;»

Λέξεις κλειδιά: FRONTEX, μεταναστευτική πολιτική, αιτούντες άσυλο, 
πρόσφυγες, ευρωπαϊκή πολιτική ασύλου



Transnational everyday lives in the city: 
revisiting gendered relations and caring 

practices in the neighbourhoods of Athens

Dina Vaiou

In the context delineated by the neoliberal policies and measures, the paper 
focuses on one of the least discussed “victims” of the crisis, namely changing 



	 ABSTRACTS – ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ	 277

practices of care, which engage in different ways migrant and local women 
who have to devise survival strategies in increasingly dire conditions, “here” 
(in Athens), “there” (in the places where migrant women come from) and “on 
the way” (in the trajectories of migration). More specifically, the paper focuses 
on deficits of care for the elderly as a starting point from which to discuss a 
whole range of everyday practices which on the one hand redefine gendered 
relations, while on the other they underline the importance of space and place, 
on a series of different and nested scales, “from the body to the global system”. 

Keywords: everyday practices, caring, gendered relations, neighbourhood



DANGEROUS LIVES, FRAIL BODIES, ALIEN PRACTICES:
REFLECTIONS ON A MIGRANT HUNGER-STRIKE

Alexandra Zavos

In January 2011 a group of 300 male migrants began a 45-day hunger strike in 
Athens and Thessaloniki demanding from the Greek government their rights 
to legal work and residence in Greece. Taking this event – and the surround-
ing public debate – as starting point, I will consider the possibility of under-
standing the migrant hunger-strike as a biopolitical practice of citizenship that 
confronts the limits of what can, and can’t, be culturally legible and ethically 
sanctioned as political self-determination.

Keywords: hunger-strike, migrants, biopolitics



Μετανάστευση, επισφάλεια και έμφυλη βία στο 
πεδίο της οικιακότητας και της φροντίδας

Νελλη Καμπούρη 

Το άρθρο αναφέρεται στη μετανάστευση, την επισφάλεια και την 
έμφυλη βία στο πλαίσιο της οικιακότητας και της φροντίδας, υπο-
στηρίζοντας ότι η έμφυλη βία μπορεί να ενννοιοποιηθεί και να γίνει 
κατανοητή καλύτερα από την οπτική της επισφάλειας. Η επισφάλεια 
από αυτή την οπτική αποκτά διπλή σημασία, περιγράφοντας τόσο την 
επισφαλή ζωή όσο και τις μορφές απόδρασης που μπορεί να βασίζο-
νται σ’ αυτή. Αυτή η οπτική αντιπαρατίθεται στις κυρίαρχες προσεγ-
γίσεις της μετανάστευσης και της έμφυλης βίας που τοποθετούνται 



278	 ABSTRACTS – ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ

ως λόγοι αντι-τράφικινγ [anti- and counter-trafficking discourse] και 
αποσιωπούν τη δράση των μεταναστών εν γένει και των γυναικών 
ειδικά. Έχοντας ως αφετηρία την αφήγηση μιας μετανάστριας από 
τη Ζιμπάμπουε που ζει ως οικιακή εργαζόμενη στην Ελλάδα, το κεί-
μενο εστιάζει στην επισφάλεια όπως παράγεται στα φαινομενικά «ιδι-
ωτικά» και γυναικεία πεδία της οικιακότητας και της φροντίδας, και 
διαφωτίζει τη σημασία της δικτύωσης και της από κοινού δράσης ως 
στρατηγικής ενεργητικής επιτέλεσης εργασίας και πολιτικών δικαιω-
μάτων, όπου αυτά υπάρχουν.

Λέξεις κλειδιά: επισφάλεια, έμφυλη βία, μετανάστευση, τράφικινγ, οι-
κιακή εργασία



δραπετευοντασ απο την εξαΙΡΕση:
εργατριεσ του σεξ αναμεσα στην 

υποκειμενοποιηση και την υπερβολη

Irene Peano

Το άρθρο εξετάζει την αλληλεπίδραση πολλαπλών καθεστώτων 
υποκειμενοποίησης που σχετίζονται με τον εκτοπισμό και τον εντο-
πισμό, όπως αυτά επενεργούν στις εμπειρίες ζωής Νιγηριανών μετα-
ναστριών εργατριών του σεξ. Το κείμενο διερευνά επίσης τους τρόπους 
με τους οποίους οι υποκειμενικότητες των γυναικών αυτών ενδέχεται 
να υπερβαίνουν αυτά τα καθεστώτα. Μηχανισμοί (dispositifs), όπως 
αυτοί της μεταναστευτικής πολιτικής και της ανθρωπιστικής πολιτικής, 
της επισφάλειας και της θεσμοθετημένης υφαρπαγής στις νεοφιλελεύ-
θερες οικονομίες, καθώς επίσης και αυτοί του φύλου και της συγγένει-
ας, συνυφαίνονται μέσω περίπλοκων γενεαλογιών που δεν ανάγονται 
σε μια ξεκάθαρη διάκριση ανάμεσα σε υποκείμενα-θύματα και υπο-
κείμενα-θύτες. Παρομοίως, η κινητικότητα και η στατικότητα ή η διά-
σχιση των συνόρων και η τακτοποιημένη ζωή δεν μπορούν εύκολα να 
χαρτογραφηθούν με όρους υπέρβασης ή περιορισμού: η μετανάστευση 
και η επιστροφή βιώνονται με τρόπο αμφίσημο, τόσο απελευθερωτικό 
όσο και περιοριστικό. 

Λέξεις κλειδιά: υποκειμενικότητες, μετανάστευση, σεξουαλική εργα-
σία, Νιγηρία



	 ABSTRACTS – ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ	 279



TOWARDS A CREATIVE CRITIQUE OF THE “HUMAN”: 
PRECARITY, RESISTANCE AND SUBVERSION 

EXPERIENCES BY A KURDISH FEMINIST 
TRANSVESTITE PERFORMER IN ISTANBUL

Fotini Tsibiridou

The present study deals with the case of Esmeray, a Kurdish transvestite from 
Kars, who immigrated to Istanbul in the 1980s. By examining her autobio-
graphical film and her interviews, the performances she has delivered recently, 
and also her activism as a “leftist feminist transvestite”, I will attempt to com-
ment on her multiple experiences of discrimination and contingency. The later 
are shaped through multiple power relationships, hegemonies and displace-
ments in the megacity of Istanbul at the era of neo-liberal governmentality. By 
using social poetics, such as humor and sarcasm she is not only transforming 
negative living standards into reflexive cultural critique for the majority of the 
Turkish society; she is thus also challenging us for a redefinition of the “hu-
man” on pluralist terms.

Keywords: feminism, cultural critique, contingency, embodied space, Istanbul



SPIRIT POSSESSION AND WITCHCRAFT
IN MODERN SUDAN

Gerasimos Makris

I present critically zar tumbura, a Sudanese spirit possession cult practised 
mainly by black Africans of slave descent. Following tumbura’s historical 
transformations in an environment dominated by Arab-Islamic versions of Su-
danese identity, I show how cult membership allows the cult’s subaltern devo-
tees to construct a positive self-identity as “true” Muslims and “real” owners 
of the Arab dominated Sudan. Through the careful study of rich ethnographic 
data, the article functions as a window for the analysis of wider socio-cultural 
transformations in a society where the Arab and African worlds meet within 
a shared universe of Islamic hybrids during a period of violent neoliberal de-
regulation under the heavy hand of an Arab Islamist dictatorship.

Keywords: Sudan, spirit possession, Islam, neoliberalism, slavery



280	 ABSTRACTS – ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ



Εκ-τοπίζοντας τον κόσμο: Νομαδική πολιτική 
στις βιωματικές χαρτογραφίες περασμάτων  

της Mona Hatoum

Έλενα Τζελέπη

Στο χώρο της σύγχρονης τέχνης και συγκεκριμένα στο έργο της δια-
σπορικής καλλιτέχνιδας Mona Hatoum στρέφεται το παρόν κείμενο. 
Κινούμενο σε πολλαπλές διαδρομές μετατοπίσεων και εκτοπίσεων, 
μεταξύ Παλαιστίνης, Λιβάνου και Βρετανίας, το έργο της ενσωμα-
τώνει «χαρτογραφίες περασμάτων», που εκ-τοπίζουν τον κόσμο και 
τις καθιερωμένες απεικονίσεις του. Καθώς επανεγγράφει σύγχρονες 
ιστορίες διαφυγής και περιχαράκωσης, αποσταθεροποιεί κυρίαρχες 
εννοιολογήσεις του «οίκου» και του «κόσμου». Πρόκειται για ένα έργο 
που, μέσα από τις συνυφασμένες χωρογραφίες και σωματογραφίες που 
υλοποιεί, ανοίγει δρόμους εναλλακτικής κατανόησης των ιεραρχικών 
προκείμενων της οικουμενικότητας αλλά και του δυνάμει ανατρεπτι-
κού δυναμικού της «ξενότητας» και του «ανήκειν».

Λέξεις κλειδιά: νομαδική πολιτική, μετααποικιακή και φεμινιστική 
τέχνη, ενσώματες πολιτικές υποκειμενικότητες



ΞΕΣΠΑΣΜΑΤΑ ΧΟΛΕΡΑΣ, ΚΑΠΙΤΑΛΙΣΜΟΣ ΚΑΙ 
ΑΝΘΡΩΠΙΣΤΙΚΗ ΔΡΑΣΗ: ΔΙΚΤΥΑ ΕΞΟΥΣΙΑΣ ΚΑΙ Η 

ΑΠΟΔΙΑΡΘΡΩΣΗ ΤΗΣ ΣΩΜΑΤΙΚΟΤΗΤΑΣ ΣΤΗΝ ΑΪΤΗ ΚΑΙ 
ΣΤΗ ΔΟΜΙΝΙΚΑΝΗ ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΑ 

Άννα Μ. Αγαθαγγέλου

Το ξέσπασμα της επιδημίας χολέρας στη Δομινικανή Δημοκρατία και 
στην Αϊτή, μετά από το σεισμό του 2010 στην τελευταία, οδήγησε στην 
εφαρμογή καθεστώτων εθνικής ασφάλειας και στην τοποθέτηση του 
αϊτινού μαύρου σώματος και των αϊτινών γαιών κάτω από τον εντατι-
κό έλεγχο των γεωπολιτικών αντιδικιών σχετικά με την ανθρωπιστική 
επέμβαση και την ανασυγκρότηση. Οι λόγοι (discourses) της ανασυ-
γκρότησης και της βιο-ασφάλειας, που έθεταν ζητήματα υγειονομικής 
διακινδύνευσης και περιορισμού της μολυσματικότητας, επισκίασαν 



	 ABSTRACTS – ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ	 281

τις διάφορες μορφές εξόντωσης, θανάτωσης και οικονομικής εκμετάλ-
λευσης εκ μέρους ξένων κρατών και οργανισμών που επιχείρησαν να 
εξασφαλίσουν μια αυτοκρατορική θέση στον κόσμο μέσω μιας πολιτι-
κής υποδούλωσης και εκκαθάρισης των αϊτινών γαιών. Οι αγώνες των 
Αϊτινών αναδεικνύουν πώς το φαντασιακό και οι πρακτικές της νεοφι-
λελεύθερης διακυβέρνησης εξαρτώνται από τον τρόμο και τη μετατρο-
πή ολόκληρων πληθυσμών σε νεκροζώντανους. 

Λέξεις κλειδιά: Αϊτή, χολέρα, δουλεία, ανασυγκρότηση-ως-θάνατος, 
σωματικότητα

 

ΚΑΜΙΑ ΓΥΝΑΙΚΑ ΔΕΝ ΕΙΝΑΙ ΠΑΡΑΝΟΜΗ.
ΕΠΑΝΕΙΣΑΓΟΝΤΑΣ ΤΟΝ ΑΝΤΙ-ΡΑΤΣΙΣΜΟ

ΣΤΟ ΦΕΜΙΝΙΣΜΟ

Julia Edthofer, Ασημίνα Γκούμα

Διερευνούμε το θέμα του αντι-ρατσισμού σε σχέση με το φεμινι-
σμό στις γερμανόφωνες χώρες. Υποστηρίζουμε ότι οι προσπάθει-
ες κάποιων εκπροσώπων του «φεμινισμού» να νομιμοποιήσουν το 
δομικό ρατσισμό στο όνομα των δικαιωμάτων των γυναικών είχε 
μεγάλη αποδοχή στον ευρωπαϊκό χώρο. Το γεγονός αυτό οδήγησε 
σε συμμαχίες, σε κάποιες περιπτώσεις, μεταξύ της άκρας δεξιάς και 
ορισμένων φεμινιστριών. Απ’ την άλλη πλευρά, οι αντιμεταναστευ-
τικές πολιτικές στο όνομα της γυναικείας απελευθέρωσης προκάλε-
σαν ποικίλες αντιστάσεις τόσο στα κοινωνικά κινήματα όσο και στο 
πλαίσιο θεωρητικών συζητήσεων. Ιδιαίτερα οι αυτο-οργανώσεις 
μεταναστριών έχουν παίξει πρωταγωνιστικό ρόλο τόσο στη δραστη-
ριοποίηση ενάντια σε αντιμεταναστευτικά μέτρα όσο και στην πο-
λιτική και θεωρητική προσέγγιση του αντι-ρατσιστικού φεμινισμού.

Λέξεις κλειδιά: αντι-ρατσιστικός φεμινισμός, μετανάστευση, αυτο-
οργάνωση των μεταναστριών, «λευκός» φεμινισμός, γυναικεία δι-
καιώματα 





282	 ABSTRACTS – ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ

ΑΝΤΙΜΕΤΩΠΙΖΟΝΤΑΣ ΤΗΝ ΕΠΙΣΦΑΛΕΙΑ:
ΝΕΟΦΙΛΕΛΕΥΘΕΡΕΣ ΠΑΓΚΟΣΜΙΟΠΟΙΗΜΕΝΕΣ
ΠΟΛΙΤΙΚΕΣ ΚΑΙ ΓΥΝΑΙΚΕΙΑ ΜΕΤΑΝΑΣΤΕΥΣΗ

ΑΠΟ ΤΗ ΒΟΥΛΓΑΡΙΑ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ (ΜΕ ΑΦΟΡΜΗ 
ΤΗΝ ΠΕΡΙΠΤΩΣΗ ΤΗΣ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΑΣ ΚΟΥΝΕΒΑ) 

Αλίκη Αγγελίδου

Αντλώντας από εθνογραφική έρευνα ανάμεσα σε μετανάστριες από 
τη Βουλγαρία στην Αθήνα και, ιδιαίτερα, από την περίπτωση της επί-
θεσης εναντίον της εργαζόμενης στον καθαρισμό και συνδικαλίστριας 
Κωνσταντίνας Κούνεβα, το άρθρο εξετάζει τη γυναικεία μετανάστευ-
ση ως συνέπεια της κατάρρευσης του κράτους πρόνοιας στα πρώην 
σοσιαλιστικά κράτη και των νεοφιλελεύθερων πολιτικών που ακολού-
θησαν. Πολλές γυναίκες δεν μετακινούνται μόνο για οικονομικούς 
λόγους αλλά σε μια προσπάθεια να ανακτήσουν την αυτονομία τους 
ως υποκείμενα και να διαπραγματευτούν εκ νέου δυσχερείς θέσεις και 
ρόλους μέσα κι έξω από την οικογένεια. Ωστόσο, η νεοφιλελεύθερη 
ανασυγκρότηση των καπιταλιστικών σχέσεων στη χώρα υποδοχής δη-
μιουργεί συνθήκες γενικευμένης επισφάλειας, ιδιαίτερα για εκείνες που 
εργάζονται στο χώρο της καθαριότητας.

Λέξεις κλειδιά: γυναικεία μετανάστευση, επισφάλεια, μετασοσιαλι-
σμός, Κούνεβα



 Υπογραφές και διαφωνίες στο όνομα 
της «γυναίκας»: Αναστοχασμοί  

πάνω στον ακτιβισμό και στη συγκρότηση 
συμμαχιών στη σύγχρονη Τουρκία

Ειρήνη Αβραμοπούλου

Το άρθρο αυτό επικεντρώνεται σε μια γυναικεία συμμαχία που δημι-
ουργήθηκε το 2008 μεταξύ φεμινιστριών, λεσβιών/αμφισεξουαλικών/
τρανσεξουαλικών και θρησκευόμενων γυναικών στην Τουρκία, και 
καλείται να απαντήσει στα εξής ερωτήματα: Πώς οι συγκεκριμένες 
γυναίκες έρχονται να επανανοημαδοτήσουν προδιαγεγραμμένες εκ-
φάνσεις του πολιτικού και της επισφάλειας; Πώς «υπογράφουν» δια-
φορετικά το συμβόλαιο του πολιτικού; Με αναφορά στις συντηρητικές 
και νεοφιλελεύθερες πολιτικές αξίες που εγγράφονται στην παρούσα 



	 ABSTRACTS – ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ	 283

κυβερνητική πολιτική της Τουρκίας, υπογραμμίζεται η σημασία νεοεμ-
φανιζόμενων γυναικείων κινημάτων, και αναδεικνύεται η περιπλοκό-
τητα του αγώνα τους να επανεγγράψουν τους όρους διαπραγμάτευσης 
λόγων και πρακτικών που δημιουργούν έμφυλο αποκλεισμό και συν-
θήκες επισφάλειας. 

Λέξεις κλειδιά: φύλο, ακτιβισμός, συμμαχίες, επισφάλεια



Προβλέψεις της ελληνικής κρίσης: 
μεταναστευτική συνθήκη και μέλλον

Ιωάννα Λαλιώτου

Διερευνώ την επίδραση της μετανάστευσης στην πολιτική και τον πολι-
τισμό της σύγχρονης Ελλάδας. Χρησιμοποιώ τον όρο πολιτικές πολιτι-
σμού με την πιο δυνατή ευρεία έννοια, συμπεριλαμβάνοντας από κοι-
νού επίσημες πολιτικές και καθημερινές πρακτικές παραγωγής σημα-
σίας. Εστιάζω στους τρόπους με τους οποίους η μετανάστευση γίνεται 
κατανοητή και θεματοποιείται γύρω από τις έννοιες της κοινότητας, 
του φύλου και των μελλοντικών προσδοκιών. Στο κείμενο παρουσιάζο-
νται τα πορίσματα συλλογικής έρευνας που πραγματοποιήθηκε κατά 
το διάστημα 2004-2007. Aναθεωρώ τα πορίσματα αυτής της έρευνας 
στο πλαίσιο της τρέχουσας πολιτικής, οικονομικής και πολιτισμικής 
κρίσης, καθώς ο μετασχηματισμός των πληθυσμιακών μετακινήσεων 
έχει μεταβάλει τις προτεραιότητες του δημόσιου διαλόγου. Ιδιαίτερη 
έμφαση δίνεται στους τρόπους με τους οποίους οι μετανάστες οραμα-
τίζονται το μέλλον και στον ρόλο που παίζει η προσδοκία στη διαμόρ-
φωση της μεταναστευτικής υποκειμενικότητας.

Λέξεις κλειδιά: μετανάστευση, πολιτικές πολιτισμού, φύλο



To σώμα της μετανάστριας ως οθόνη: 
Τεχνολογίες εκτοπισμού  

 και ο «δήθεν» βιασμός της Αμαρύνθου

Πηνελόπη Παπαηλία

Το άρθρο αυτό εξετάζει μια σημαδιακή στιγμή στη βίαιη μιντιακή έκθε-
ση του σώματος της μετανάστριας στη σύγχρονη ελληνική κοινωνία: το 



284	 ABSTRACTS – ΠΕΡΙΛΗΨΕΙΣ

βιντεο-βιασμό μιας κοπέλας βουλγαρικής καταγωγής από συμμαθητές 
και συμμαθήτριές της στην Αμάρυνθο της Εύβοιας. Αυτό το περιστα-
τικό διαδικτυακού εκφοβισμού ανέδειξε πως η σύγχρονη άσκηση έμ-
φυλης και εθνοτικής βίας βασίζεται σε τεχνολογικές πρακτικές οπτικής 
στόχευσης, επιτήρησης, θεαματοποίησης και ηδονοβλεψίας από κυρί-
αρχους πολίτες. Μετά από αρχικά έντονη μιντιακή κάλυψη, η «αλή-
θεια» του βιασμού σταδιακά αμφισβητήθηκε. Ως διαδικασία εκτοπι-
σμού, ο βιασμός μετέτρεψε μια μετανάστρια γειτόνισσα, συμμαθήτρια, 
ακόμα και φιλενάδα σ’ έναν απεχθή Άλλο, σε απο-κείμενο (abject), του 
οποίου η αδιάρρηκτη συνάφεια προς τον εαυτό, ωστόσο, επιβεβαιώνε-
ται μέσα από αυτές τις επαναλαμβανόμενες πράξεις απάρνησης. 

Λέξεις κλειδιά: ομαδικός βιασμός, βία κατά μεταναστών, αποκείμενο 
(abject) σώμα, οπτικές τεχνολογίες, διαδικτυακός εκφοβισμός 







Επιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών
The Greek Review of Social Research

έκδoση

του ΕΘΝΙΚOΥ ΚΕΝΤΡOΥ ΚOΙΝΩΝΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

Kρατίνου 9 & Αθηνάς, 105 52 Αθήνα

συντακτική επιτροπή

Ρ. ΚΑΥΤΑΝΤΖΟΓΛΟΥ, Μ. Κακεπακη, Α. Μουρικη, Τ. Καφετζησ, Γ. Κουζησ

επιστημονική επιτροπή

ΑΡΤΙΝOΠOΥΛOΥ Β. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΒΕΡΝΑΡΔΑΚΗΣ Ν.

(Πανεπιστήμιο Πατρών), ΔΑΜΙΑΝOΣ Δ. (Πανεπιστήμιο Πατρών), ΔΙΑΜΑΝΤOΥΡOΣ Ν.

(Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΔOΞΙΑΔΗΣ Κ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΘΩΜΑΔΑΚΗΣ Σ. (Πανεπιστήμιο 

Αθηνών), ΚΑΡΑΝΤΙΝOΣ Δ. (ΕΚΚΕ), ΚΑΣΙΜΑΤΗ Κ. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΚΑΣΙΜΗΣ Χ.

(Γεωπονικό Πανεπιστήμιο), ΚΑΣΣΩΤΑΚΗΣ Μ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΚOΝΤOΓΙΩΡΓΗΣ Γ.

(Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΚOΡΩΝΑΙOΥ Α. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΚOΤΖΑΜΑΝΗΣ Β. 

(Πανεπιστήμιο Θεσσαλίας), ΛΙΠOΒΑΤΣ Θ. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΛΥΡΙΝΤΖΗΣ Χ. 

(Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΜΕΤΑΞΑΣ Ι. Α. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΜΠΕΖΕΒΕΓΚΗΣ Η. 

(Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΜOΥΖΕΛΗΣ Ν. (London School of Economics),

ΜOΥΣOΥΡOΥ Λ. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΝΑΥΡΙΔΗΣ Κλ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΝΙΚOΛΑΪΔOΥ Σ.

(Πανεπιστήμιο Θεσσαλίας), ΠΑΝΑΓΙΩΤΑΤOΥ Ε. (Εθνικό Μετσόβιο Πολυτεχνείο),

ΠΑΝΑΓΙΩΤOΠOΥΛOΥ Ρ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΠΑΝΤΕΛΙΔOΥ-ΜΑΛOΥΤΑ Μ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), 

ΠΑΠΑΛΕΞOΠOΥΛOΣ Δ. (Εθνικό Μετσόβιο Πολυτεχνείο), ΠΑΠΑΤΑΞΙΑΡΧΗΣ Ε. (Πανεπιστήμιο Αιγαίου), 

ΠΑΣΧOΣ Γ. (Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης), ΠΕΤΜΕΖΙΔOΥ Μ. (Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο 

Θράκης), ΠΕΤΡΑΛΙΑΣ Ν. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΠOΛΛΙΣ Α.

(New School for Social Research), ΡOΜΠOΛΗΣ Σ. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΣΑΚΕΛΛΗΣ Ι.

(Συνήγορος του Πολίτη, Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΣΙΣΣOΥΡΑΣ Α. (Πανεπιστήμιο Πατρών), ΣOΥΡΛΑΣ Π. 

(Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΤΣΑΚΛOΓΛOΥ Π. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΤΣΑΛΙΚOΓΛOΥ Φ. 

(Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΤΣOΥΚΑΛΑΣ Κ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΥΦΑΝΤOΠOΥΛOΣ Ι. Ν. 

(ΕΚΚΕ, Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΦΑΡΣΕΔΑΚΗΣ Ι. (Πάντειο Πανεπιστήμιο), ΦΡΑΓΚOΥΔΑΚΗ Α. 

(Πανεπιστήμιο Αθηνών), ΧΑΡΑΛΑΜΠΗΣ Δ. (Πανεπιστήμιο Αθηνών)

Γραμματεία Σύνταξης: Κ. ΣΑΒΒΑ

e-mail: grsr@ekke.gr

ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΚOΙΝΩΝΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ

Περιοδική έκδοση του ΕΚΚΕ - ΣΥΝΔΡOΜΕΣ

Συνδρομή
Eτήσια (τρία τεύχη)
Ελλάδα	 30 €
Χώρες ΕΕ	 35 €
Λοιπές χώρες	 40 €

Για ένα τεύχος
Ελλάδα	 12 €
Χώρες ΕΕ	 15 €
Λοιπές χώρες	 15 €

Στις παραπάνω τιμές συμπεριλαμβάνεται ΦΠΑ.

Πληροφορίες για τις συνδρομές:

ΕΚΚΕ, Τμήμα Εκδόσεων – Κεντρική Διάθεση Εκδόσεων,
Κρατίνου 9 & Αθηνάς, Αθήνα 105 52
Τηλ.: 210 74 91 705
e-mail: ekdosis@ekke.gr
http://www.grsr.gr

THE GREEK REVIEW OF SOCIAL RESEARCH

Subscriptions:
National Centre for Social Research
9, Kratinou & Athinas, 105 52 Athens, Greece
Tel.: +3210 74 91 705
e-mail: ekdosis@ekke.gr
http://www.grsr.gr

	 Σχεδίαση και παραγωγή:

	 ΣΥΝΘΕΣΗ
	 Ζ. Πηγής 55-57, 106 81 Αθήνα, Τηλ.: 210 38 39 711, 210 38 13 838, 

	 Fax: 210 38 39 713, e-mail: synthesi@ath.forthnet.gr

	 www.synthesi-print.gr



ΕΘΝΙΚΟ ΚΕΝΤΡΟ ΚΟΙΝΩΝΙΚΩΝ ΕΡΕΥΝΩΝ
NATIONAL CENTER FOR SOCIAL RESEARCH

A/́2013
139

A /́2013

139

Η Επιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών 
στο διαδίκτυο
www.grsr.gr

GR ISSN 0013-9696

■■ Ιωαννίδης Αλέξης, Οξούζη Ελένη, 
Μαυρουδέας Σταύρος

	Α πλήρωτες υπερωρίες στην Ελλάδα.  
	� Προσδιοριστικοί παράγοντες και θεωρητικές 

ερμηνείες

■■ Χωριανόπουλος Ιωάννης 
	� Κοινωνικός αποκλεισμός και διακυβερνητικά 

δίκτυα συνεργασίας: Το δίλημμα  
της μουσουλμανικής μειονότητας ανάμεσα  
στη συμμετοχή και στη ρήξη 	

■■ Νικόλας Χρηστάκης, Αλεξάνδρα 
Αναλυτή

	 Μοτοσικλετίστριες: Σταδιοδρομία και  
	 εκδοχές της θηλυκότητας

■■ Κωνσταντίνος Λαμπρόπουλος
	 Μεταπολίτευση: Πολιτισμός «ελληνικός» 
	 και εκπαίδευση

■■ Kωνσταντίνος Ράντης
	Η  συμφιλίωση με τη φύση στον Ηerbert Μarcuse 
	 και η κριτική του Μartin Seel




